

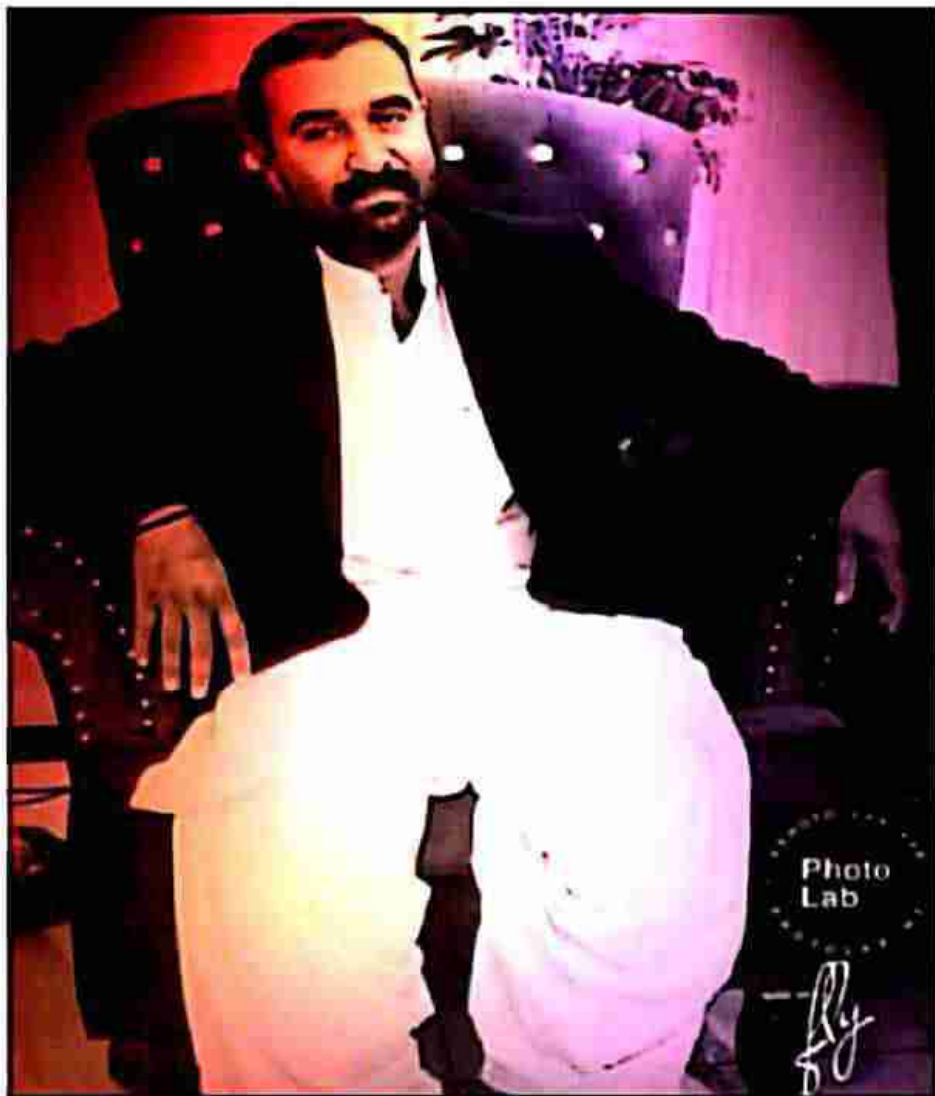
ابن شناخت

محمد حمید شاہد

مرتب

پروفیسر دفعت اسٹر





PDF By :  
**Meer Zaheer Abass Rustmani**

Cell Number : +92 307 2128068

**Facebook Group Link :**

<https://www.facebook.com/groups/1144796425720955/>

# اربی تازعات

نقد و نظر

محمد حمید شاہد

مرتب

پروفیسر روف امیر

## حرف اکادمی

جی / ۳۰۲، آمنہ پلازہ، پشاور روڈ، راولپنڈی۔ فون: ۳۷۸۸۸۲



انصرام: کرنل (ر) مقبول حسین

جملہ حقوق محفوظ

کتاب: ادنیٰ تنازعات

مصنف: محمد حمید شاہد

مرتبہ: پروفیسر روف امیر

کپوزنگ / سر درق: محمد فاروق

مطبع: اے آر پرنسپل، اسلام آباد۔ فون (440586)

سال: 2000 آگسٹ

قیمت: 200 روپے



بھائی

افتخار عارف

کے نام

---

وہ پھول کیوں نہ بنے افتخار کا باعث  
کہیں امیر نہیں جس کے رنگ و بیو کی مثال



المرء مخبوع تحت لسانه

انسان اپنی زبان کے نیچے چھپا ہوا ہے۔  
(نج البلاغ)

## ترتیب

ایماؤ اشارہ

- |    |                  |                                |   |
|----|------------------|--------------------------------|---|
| 13 | محمد حمید شاہد   | اعتراف                         | ☆ |
| 19 | پروفیسر روف امیر | محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات | ☆ |

ابتدائیہ

- |    |            |
|----|------------|
| 41 | تصویر خدا  |
| 47 | قلزمِ شفاف |

اظہاریے

- |    |                     |
|----|---------------------|
| 55 | نئے سال کی پہلی دعا |
| 61 | آوداں شدائش کھیلیں  |
| 65 | کلکی کلیردی         |
| 71 | شاخت کیسے ہو؟       |

تازعے

- |    |                          |
|----|--------------------------|
| 77 | افتخار.....باعثِ افتخار؟ |
| 83 | مشکوک الفاظ              |

|     |                                              |
|-----|----------------------------------------------|
| 87  | چولہے اور کونج                               |
| 93  | کیا یوں بھی لکھا جاسکتا ہے؟                  |
| 99  | ڈاکٹر مرزا حامد میگ پی ایچ ڈی یونیورسٹی خود  |
| 109 | زبان بدلتی مجن بدلہ                          |
| 113 | اردو، ادارے اور لی پو<br>شخصیتی              |
| 119 | ایک نا مکمل ابتدائیہ                         |
| 127 | اصف فرخی، کراچی اور انول نال                 |
| 133 | ایک نئی آرورہ                                |
| 139 | مودب آدمی                                    |
|     | تعزیے                                        |
| 145 | محسن، میرا محسن                              |
| 153 | کہانی کیسے بنتی ہے؟                          |
| 157 | ماہر کفن سے پاؤں                             |
| 161 | اس دنیا کے غم                                |
| 165 | پھروں سے کھیل اپنا؟                          |
|     | افسانہ                                       |
| 171 | رشید امجد کے افسانوں کا "میں"                |
| 177 | رشید امجد، منتخب افسانے اور ڈاکٹر نواز ش علی |
| 183 | ڈاکٹر انور زاہدی کی کہانیاں اور شیختو سکوپ   |
| 191 | اشتہار آدمی اور کہانیوں کی پرسی فونی         |
| 199 | شلبہ کا آدھا ج اور غالب                      |

205۔۔۔ قصہ ایک مضمون کا  
209۔۔۔ گور اکی در فنتیاں

### ناول

219۔۔۔ محبت: مردہ پھولوں کی سمفونی  
231۔۔۔ اشرف شاد کا ناول بے وطن  
239۔۔۔ دھنڈ لے گوس، ایک مطالعہ  
245۔۔۔ دل اک مدد کلی  
251۔۔۔ سگرور  
255۔۔۔ "آسیب مہر م" محبت اور زندگی کی نئی تفہیم  
271۔۔۔ ٹانواں ٹانواں تارا کے چند کردار

### سفر نامہ

279۔۔۔ لوشان، فیضی اور چین بے جین  
285۔۔۔ یورپ میں چین چلا  
289۔۔۔ گبر کی تلاش میں راجحا  
295۔۔۔ ایک چڑہ، چڑہ بہ چڑہ  
301۔۔۔ سوموفی

### تغیر

309۔۔۔ معنی کے پھلتے آفاق

### غزل

319۔۔۔ خلدِ خیال  
325۔۔۔ تمبا کے ادھر، عشق کے ادھر

|     |                                                          |
|-----|----------------------------------------------------------|
| 331 | ۳۵۔ عالی کے تجھیں شعور کا منطق                           |
| 335 | ۴۱۔ اصرار علیہ کی غزل، مس و لذت سے صدق مقاول تک<br>تکمیل |
| 351 | ۴۷۔ تیر ہو ائیں جنگل کے بُلائے گا؟                       |
| 359 | ۴۸۔ فاخرہ کی شاعری<br>شم                                 |
| 371 | ۴۹۔ کچھ نشری نظم کے بارے میں                             |
| 375 | ۵۰۔ شم اور اس کا لب و لبجہ                               |
| 431 | ۵۱۔ لذیذ لمحے اور عبد الرشید                             |
| 443 | ۵۲۔ روشن صحیح کا مثالاً شی                               |
| 453 | ۵۳۔ شرافت کا پل اور رشتہوں کی تمجھٹ<br>اختمامیہ          |
| 461 | ۵۴۔ نئی صدی میں ادبی موضوعات<br>اشاریے                   |
| 467 | ☆ شخصیات                                                 |
| 491 | ☆ کتابیات                                                |





اعتراف

محمد حمید شاہد  
پروفیسر روف امیر  
محمد حمید شاہد کے اولیٰ تباہیات

## اعتراف

شیعہ نگاری کو حرف آشنا ہوں نے صرف لفظی حرفت بازی اور حرف گیری کا کھیل  
جان لیا ہے جب کہ یہ تو مصغر نقاشی<sup>۱</sup> کے فن جیسا ریاض اور یکسوئی مانگتی ہے۔

مصغر نقاش کو کینوس<sup>۲</sup> کی وسعت دستیاب نہیں ہوتی اور نہ ہی اسے نقاش پائی<sup>۳</sup>  
کے سامنے کھڑے ہو کر اپنے بدن کی کسالت اور کساؤٹ ایک ٹانگ سے دوسری ٹانگ پر  
 منتقل کرتے رہنے کی سولت میر ہوتی ہے کہ یہ فن تو گردن نہزادے پرروں پیشئے، دھیان  
اور گنگہ کو مجتمع رکھنے کے علاوہ مول قلم پر مکمل قدرت کی عطا کا مقاصدی ہوتا ہے۔ یعنیہ نقد و نظر  
کی اقليم میں صرف مشاہدے، تجھیلہ اور محدود مطالعے کے زور پر زیادہ عرصہ مقیم نہیں رہا جا  
سکتا کہ متنوع اور مسلسل مطالعے کی عادت اور مطالعہ شدہ مواد کو لا شعور کا حصہ بنائے چلے  
جانے کی قدرت بھی یہاں لازم ٹھرتے ہیں۔

کہا جاسکتا ہے کہ نثر نگاری کے مقابلے میں شاعری اپنی نہاد میں غنی اور بے پرواہ  
ہوتی ہے۔ اسے نہ تو فرست کے طویل و قفقے درکار ہوتے ہیں، نہ جنم کر بیٹھ رہنے اور بیٹھے  
رہنے کی طلب۔ توفیق ہو تو حیات کا رنگ تکا زاویہ ایک و صلحہ چاہئے ہو تا ہے کہ ادھر خیال کا  
جمال مصروعے میں سماں اور ہر اس پر اتار لیا۔ اور پھر اسی محور اور اسی چاک پر فکر و فن کی کائنات

(Easel) (Canvas) (Miniature)<sup>۴</sup>

خود خود گھوٹے چلی جاتی ہے۔

تفید نگاری بخش توجیہ نویسی نہ ہو تو اس کا معاملہ خاصاً مختلف ہو جاتا ہے کہ یہ پورے دھیان کے ساتھ ساتھ پورا وجود اور وصلی کی تبین مانگتی ہے۔

صغر نقاشی کے کسی بچے عاشق سے ربط ضبط رکھنے والے تصدیق کریں گے کہ اس میں عام کاغذ، بنائے مو قلم اور بازار سے دستیاب ایک سے ایک بڑھیا کواثی کے رنگوں کا استعمال عیب گردانا جاتا ہے۔ کاغذ پر کاغذ کی تبیں بھی سے چپکا کرو وصلی بنائی جاتی ہے۔ اسے ایک خاص قسم کے پتھر کے چھپے سرے سے محتاط ہو کر یوں رگڑا جاتا ہے کہ اس کی اوپری سطح زخمی ہو، نہ ادھڑے۔ گیلے رنگوں والی چیزیا کی طرح اسے جلا جلا کر خلک کیا جاتا ہے یوں کہ لسا کرنے والا گمراہے، نہ پچٹ پڑے اور نہ ہی اس میں بلبے میں یا انہمار آئیں۔ مگری کی ذمہ کے دو تین بال مو قلم کو کافی ہوتے ہیں۔ بالوں کی لمبائی کا تعین ہاتھ کی گرفت اور اس کے رُخ کو بد نظر رکھ کر کیا جاتا ہے۔ کیا ب پتھروں کو سُنگ سخت کی سلسلہ پر رگڑا کر مختلف رنگ بنائے جاتے ہیں۔ گیر و یانیلا تھو تھا ذال کر انہیں پچھلی دی جاتی ہے اور سیپیوں میں الگ الگ ذال کر پہلو میں رکھ لیا جاتا ہے، تب کہیں ایک صغر نقاش و صلی کو سامنے دھرنے کے قابل ہوتا ہے۔۔۔ اور پھر جب وہ آسن لگا کر اس پر جھلتا ہے تو یوں لگتا ہے کہ وہ اٹھے گا تو قیامت ہو گی۔ محقق اور ناقہ کا منصب بھی کچھ ایسی ہی ریاضت مانگتا ہے۔

☆ مسلسل جتو اور مطالعے کی ریاضت۔

☆ مختلف علوم کے بچے مشترک اور متصادم اقدار تلاش کرنے کی ریاضت۔

☆ تند در تند مو صلی بنتے خیالات اور تصورات کو خاص رُخ سے کھر پنے کی ریاضت۔

☆ اپنے لئے ایک واضح نکری رُخ تعین کرنے اور اس میں سے جھول الگ کئے چلے جانے کی ریاضت۔

☆ کاغذ پر قلم یوں سرگوں کرنے کی ریاضت کہ وقت اور باطن کی سیپیاں جمال کے سارے رنگ شعور کی روکی صورت اچھا دیں۔

بطور افسانہ نگار میں تخلیقی تجربے کو مصوری کے اس عمل سے مماثل سمجھتا ہوں جس میں ایک مصور نقاش پتاںی کے سامنے کھڑے مو قلم تھا میں، کینوں کی عمیق وسعت

س اپنے خارج اور داخل کی دوئی کو ختم کر کے اُتر جاتا ہے۔ یوں کہ، کبھی تو تیز رنگوں سے چیز کی دھار بنتا ہے اور کبھی مدھم اور مخندے رنگوں سے سمندر کی گراں جیسا سکوت اور پھر دونوں نوع کے رنگوں کو کچھ اس طرح باہم آمیز کرتا ہے کہ کینوں کی سطح نور دھارے کی صورت افتش کی سمت کو پھوٹ بھتی ہے۔

کسی بھی فن پارے کی تخلیق کے وقت یا پھر کسی تخلیق پارے کے متن میں اترتے ہوئے مجھے اسی تیسری جست کی جستجو رہتی ہے۔ ایسی جست جو تخلیق کارا پنے مخفی اور اک کی قوت سے متن کی سطروں میں یوں رکھ چھوڑتا ہے کہ لفظ لفظ لغت کی تحت اثری سے نکل کر آفاقی معاملی کی سمت لپکنے لگتا ہے۔ تاہم مجھے اعتراف ہے کہ میں ایک تخلیق کار اور نہ کھٹ قاری کی دلچسپی کے ساتھ تخلیق پاروں کے مقابل ہو تا رہا ہوں۔ یوں بھی ہو تا رہا ہے کہ میں اپنی محبوب صنف سخن افسانے اور اپنے ہی خوابوں کی گرفت میں ہونے کے سبب اس ڈگر کو اپنا نہیں سکا جس پر عمومی طور پر ناقیدین چلا کرتے ہیں۔

بیس بھتی یہ بھی واضح کرنا ہے کہ یہ مضامین مختلف اوقات میں تحریر ہوئے۔ اس زمانی بعد کے سبب یہ اپنے مزاج اور لحن کے اعتبار سے مختلف ہو گئے ہیں۔ شاید یہی وجہ ہے کہ یہ فرد فرد مضامین جب تک بہم نہ ہونے تھے میرے سان گمان میں بھتی نہ تھا کہ انہیں کتابی صورت میں یوں منضبط کیا جا سکتا ہے۔

پروفیسر رووف امیر کے سلیقے، محنت اور محبت نے یہ کام کر دکھایا ہے تو مجھے حیرت ہونے لگی ہے۔

پروفیسر رووف امیر کی غزل اپنی شناخت کے سفر میں قابل قدر منازل طے کر چکی ہے۔ تحقیق و تنقید کے میدان کے بھی وہ باقاعدہ شہسوار ہیں۔ غزل کی مدافعت سے لے کر شخصیت نگاری اور پھر شخصیات کے تخلیقی پہلوؤں اور ادب پاروں کے فنی تجزیے جیسے موضوعات پر ان کے قلم نے خوب خوب جوانیاں دکھائی ہیں۔ ان کے اندر بچے شاعر کی غنا اور مصغر نقاش کا سالیقہ اور دل سکی پائی جاتی ہے۔ وہ اپنے موضوع اور مددوں سے پہلے محبت کا رشتہ قائم کرنے کے لئے مشترکہ علاقے دریافت کرتے ہیں پھر کئی کئی دن اور بعض اوقات کئی کئی میں ان علاقوں کی سیاحت میں گزار دیتے ہیں اس سیاحی کے مشاہدات کو اپنے وجود کا

حصہ ہاتے ہیں، تب کہیں قلم اٹھانے کی باری آتی ہے۔ گردن نہ رائے سکون سے آسن جما  
لینے کی باری۔ یوں کہ جب وہ قلم ایک جانب دھرتے ہیں تو موضوع جگہ گانے لگتا ہے اور  
مددوہ عش کر اٹھتا ہے۔

میں اسے تنقید میں احسان کی روشن گردانتا ہوں۔

اکادمی ادبیات پاکستان کے لئے انور مسعودی شخصیت و فن پر کام کی تحریکیں کے بعد  
جب وہ افتخار عارف پر لکھنے کے لئے مطلوبہ مواد اکٹھا کر رہے تھے تب میں نے ان کی محیت کو  
حیرت سے دیکھا تھا، پھر جب وہ اپنے مددوہ کو لو کی طرح رگوں میں اتار چکے تھے تو ان کا  
سر پلاش کارے مارتا تھا اور پھر جب وہ کام مکمل کر کے قلم ایک طرف رکھ چکے اور چمکتی آنکھوں  
سے مجھے تقدیمی کے احسان کے ساتھ دیکھا تھا تب تو میں انسیں دیکھتا تھا تو ان پر نظر ٹھررتی  
نہ تھی۔

مسودہ دیکھا، اعتراض کرنا پڑا کہ افتخار عارف کی شخصیت اور فن پر اس قدر بھر پور  
کام اب تک نہ ہوا تھا۔

عثمان ناعم کے نعتیہ مجموعے کی تقریب میں ان کے مددوہ کو دیکھا، ان کے  
کندھے اس بار احسان سے جھکے جاتے تھے۔ صدارتی خطبے کے پیچے ہی کہہ اُٹھے۔  
”روف امیر میرا محسن ہے۔“

مزید کہا۔

”کوئی چھوٹا بڑا عمر کے سبب نہیں ہوتا، جو جتنا علم اور حلم رکھتا ہے اور  
جو جتنے بڑے احسان کا حوصلہ رکھتا ہے، اتنا ہی قدر اور بڑا ہوتا ہے۔“

پھر دہرایا۔

”روف امیر میرا محسن ہے اور احسان کا تقاضہ یہ ہے کہ اسے یاد رکھا  
جائے۔“

افتخار عارف جب بھری محفل میں انکساری سے پروفیسر رووف امیر کو اپنا محسن  
گرداں رہے تھے تو مجھے صاحبِ نجح البلاغہ کے الفاظ یاد آرہے تھے۔

قيمةَ كُلَّ امرٍي ما يُحسِّنه

ہر شخص کی قیمت وہ ہنر ہے جو اس شخص میں ہے۔

میں نے باری باری دونوں کی طرف دیکھا، دونوں کے قد نکلتے ہوئے محسوس ہوئے تھے۔ کہ ایک طرف قلم کا حق احسان کی حد تک ادا ہوا تھا اور دوسری جانب ہل جزاء الاحسان الا الاحسان کے تقاضے نبھائے جا رہے تھے۔

یہ جو ہر جد خاکی میں ندیدہ نفس پھردا مارے بیٹھا ہوتا ہے، ہیلا اور کثھور، اسے عریکہ بھی کہتے ہیں۔ اپنی سرشت میں خوب پھرستہ اور جامات میں خاصا حکیم، جب ہی تو اسے اونٹ کے کوہاں سے تشبیہ دی جاتی ہے۔ لیکن میرا نفس قدرتے زیادہ ہی فربہ ٹیڑھا اور اڑیل ہے کہ دوسروں کو تسلیم کرنے کا کوئی بھی موقع ہو جیس پیش پر اُتر آتا ہے۔ تاہم پروفیسر رووف امیر کے فن اور شخصیت کی چکاٹ ایسی ہے کہ بدن پیچ آلتی پالتی مار کر بیٹھنے والا دھماں چند ہیا گیا ہے۔

اب کہ صورت حال یوں ہے کہ ساری لہک بھول چکا ہوں اور اعتراف کئے لیتا ہوں کہ یہ فرد مضامین کالم اور تحریر جب تک دوسرے مسودات کے پلندوں میں دبے رہے ہے بے معنی لفظوں کا ڈھیر تھے۔ انہیں ایک خاص ترتیب میں لایا، مختلف حصے بنائے ہر حصے کا عنوان تجویز کرنا، تمام تحریروں کے پیچے ایک ربط تلاش کر لینا کہ ایک کتاب میں سا جائیں پھر کتاب کو مناسب ساتھ دینا کم از کم میرے بس میں نہ تھا۔ یہی وجہ ہے کہ پروفیسر رووف امیر کی علمائی شخصیت کی سمت دیکھا تھا۔ یہ کام انہوں نے محبت اور خلوص سے کر دکھایا ہے کچھ یوں کہ بقول اصغر عابد۔

#### چھلنی میں زور عزم سے پانی اٹھالیا

اسے تنقید میں احسان کی روشن کے علاوہ اور کیا نام دیا جا سکتا ہے۔

پروفیسر رووف امیر کی محبوتوں کے اعتراف میں، میں اپنے مضامین کے اس مجموعہ کو کہ جواب ان کی اپنی کتاب ہو گئی ہے) ان کے مددوں کے نام معنوں کرتا ہوں۔

محمد حمید شاہد  
اسلام آباد

رطبان پرست بکن (ج) 2689، اسلام آباد

ایمیل: istaara@mailcity.com

http://www.angelfire.com/sd/Shahid

Digitized by srujanika@gmail.com

---

ایک کتاب اپنے عمد کی ایک مطلق صداقت ہوتی ہے۔ (ساربر)

## محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات

پچھلے چند برسوں میں اسلام آباد کے اولیٰ افک سے ایک شخص میر عالم تاب کی طرح اکھر ا، اور وہ محمد حمید شاہد ہے۔ سیرت، افسانہ، نثر لطیف، مزاج، ترجمہ، تاوول اور تنقید کی متعدد جمادات سے متصف محمد حمید شاہد گل و قتنی ادیب ہے۔ ادب اس کا اوڑھنا بخوبی ہے جبکہ تو مسابقت کے میدان میں ہمارا یہ برق رفتار، تازہ دم شہسوار کامرانی کا علم اڑاتا چلا جاتا ہے۔

اس سے قبل میں حمید شاہد کے حوالے سے دو مضامین قلمبند کر چکا ہوں۔ کتاب سیرت پر ”پیکرِ جمیل“ کا حسن اسلوب اور افسانوی مجموعے ”جنم جنم“ پر ”حمدی شاہد کی باطنی کائنات“۔ اسی سبب اب یہ میری ذمہ داری ہو گئی ہے کہ میں اس کے تنقیدی مضامین کا انتخاب کروں، انہیں ترتیب دوں اور اس کے اولیٰ تازعات کا مقدمہ لڑوں۔ میں نے اس کی محبتیوں کی بھاری فیض وصول کرنے کے بعد کیس تیار کر لیا ہے اور دلائل و شواہد بتاتے ہیں کہ عصری عدالت میں اس کی جیت یقینی ہے۔ اس مقدمے کے خدوخال نمایاں کرنے سے قبل میں حمید شاہد کی دیگر تخلیقی جمادات پر ایک نظر ڈالنے کی کوشش کروں گا:

حمدی شاہد کی خوش بختی ملاحظہ ہو کہ اس نے اپنے تخلیقی سفر کا آغاز اس عظیم ہستی کی سیرت سے کیا جس کے دم سے کائنات وجود میں آئی۔ ”پیکرِ جمیل“ اس کی نوجوانی کی

تصنیف ہے جس کا حسنِ اسلوب، تحقیق، تصدیق اور تخلیق کا شہکار ہے۔ تحقیق اس لئے کہ اس میں پیش رو کتب سیرت سے استفادہ کیا گیا، تصدیق یوں کہ یہ نہ صرف مصنف بلکہ جملہ مسلمین کے ایمان کی تقدیق کرتی ہے اور تخلیق اس تناظر میں کہ اس کی روانی اور دل کشی اسے تخلیقیت سے ہمکنار کرتی ہے۔ محمد حمید شاہد کا کہنا ہے اور بالکل جا کرنا ہے کہ اس کتاب کی وساطت سے اس کے قلم کی لکنت دور ہوئی۔

بطور افسانہ نگار حمید شاہد ”ہند آنکھوں سے پرے“ اور ”جنم جنم“ کے نام سے دو افسانوی مجموعے دنیاۓ ادب کے حوالے کر چکا ہے اور ایک زمانہ اس کی فسول کاری کا معترض ہے۔ اس کے افانے تکمیلی رنگار ٹنگی کا عمدہ انعکاس ہیں اور ان میں افتخار اور عمودی اسالیب اور بیانیہ اور علامتی پیرایہ ہائے اظہار کا اتصال دیدنی ہے۔ بیش لطیف میں اس کی نگاہ انتخاب ”نشری نظم“ پر پڑی اور اس نے ”لحوں کا لس“ جیسی اہم کتاب دی جس کا لس لطیف دیر تک محسوس کیا جاتا رہے گا۔ ”الف سے الٹھکیلیاں“ ان انشا کے تتبع میں لکھی گئی ایک طنزیہ و مزاحیہ تصنیف ہے جو بظاہر چوں کے لئے ہے لیکن ”بیٹھی کو کونسا، بہو کو کونسا“ کے مصدق اصلی ہدف ہم آپ ہیں۔ ان تخلیقی جمادات کے مطالعے سے گھلتا ہے کہ وہ ہیک وقت مفکرانہ، شاعرانہ اور ساحر انہ نثر لکھنے کا اہل ہے۔

بات یہیں ختم نہیں ہو جاتی۔ وہ دائیں بائیں سے راستہ ہا کر ہجوم سے آگے نکل جانے کی سعی میں مصروف ہے۔ حمید شاہد ٹوٹ کر محبت کرنے والا شخص ہے اور اس معاملے میں خوش قسمت بھی کہ اسے محبت کا جواب ہمیشہ محبت سے ملتا ہے۔ چنانچہ اس کے بعض احباب نے اس کے اوپر کارنا مول کو اعتبار ہوا۔ اس کی ایک بہت اچھی عادت ہے کہ وہ مل کر کھلنے کا عادی ہے اور دوستوں کو ساتھ لے کر چلتا ہے۔

بورگ شاعر اور مترجم پروفیسر شوکت واسطی نے اس کے چند افسانے از دو سے انگریزی میں ترجمہ کئے جو اس کی ویب سائٹ پر ملاحظہ کئے جاسکتے ہیں۔ معروف نعت گو اور شاعر ہفت زبان پیشہ حسین ناظم نے ”The Touch of Moments“ کے نام سے اس کی نظموں کو انگریزی کا پیر، ہن عطا کیا جبکہ ہمارے مشترکہ دوست اصغر عابد نے ”پارو“ کے نام سے اس کے افسانوں کو سرائیکی روپ چھانجے ڈاکٹر طاہر تونسوی نے سرائیکی ادنی

بورڈ ملٹان کے زیر اہتمام شائع کر دیا ہے۔ "سمندر اور سمندر" کے عنوان سے ارشد چمال اس کے بین الاقوامی شاعری کے تراجم کا مجموعہ ترتیب دے رہے ہیں، جبکہ فقیر نے تنقیدی تحریروں کی سمجھائی کا فریضہ انجام دیا ہے جو آپ کے سامنے ہے اور جس کے دیباچے میں اس وقت آپ حمید شاہد کی فتوحات کی تفصیل دیکھ رہے ہیں۔

یہ مطالعہ نا مکمل رہے گا اگر ہم اس کی تفہیقات کے حوالے سے لکھے گئے تنقیدی سرمائے کا نہ کرہنے کریں۔

اس کے افسانوں پر مضامین اور آراء دینے والے معروف اور غیر معروف ادیبوں کی تعداد بیشمول میرے انتالیس ہے۔ اگر بار خاطر نہ ہو تو فرست پر ایک طائرانہ نظر ڈال کر دیکھئے۔ آپ دیکھیں گے کہ ہمارے عصر کے معتبر اور مقتند ادیبوں میں سے شاید ہی کوئی باقی

چاہو:

متاز منقثی، احمد ندیم قاسمی، فتح محمد ملک، ڈاکٹر اسلم فرنجی، وزیری پانی پی، محمد منشاویاد، ثروت محسن، ڈاکٹر طاہر تونسوی، ڈاکٹر شیم حیدر تندی، عثمان خاور، فاروق عثمان، ارشد چمال، پروین طاہر، ڈاکٹر انور زاہدی، امجد طفیل، انوار فیروز، شاہد حنائی، اصغر عابد، شیم نیشو فوز، سید فخر الدین بلے، ڈاکٹر محمد امین، ارشد ملتانی، حفیظ خان، سلطان جبیل شیم، قاضی جاوید، قیصر سلیم، جاوید اختر بھٹی، نوشابہ زرگس، سید عارف معین بلے، ابو بکر مشتاق، مظہر شنزاد، فیروز شاہ، غفور شاہ قاسم، عرفان احمد عرفی، ساجد یوسف، ثاقب ملک اور اختر جعفری جب کہ آئی یو جرال اور سرور نیازی نے زبانِ فرنگی کو ذریعہ اظہار بنایا۔ حال ہی میں خبر آئی ہے کہ ستی پال آندنے اپنا مضمون بھیجا ہے۔ یوں یہ تعداد چالیس ہو جاتی ہے۔

حمید شاہد کی نشر لطیف کے حوالے سے آئندہ مضامین تحریر کئے گئے۔ مضمون نگاروں میں محسن احسان، اصغر عابد، احمد عقیل روٹی، جلیل عالی، کرنل غلام سرور، بشیر حسین ناظم، شوکت واسطی اور آئی یو جرال شامل ہیں۔

"الف سے اٹھکیلیاں" پر انور مسعود، سید ضمیر جعفری، سرفراز شاہد اور آئی یو جرال، چار افراد نے قلم اٹھایا۔ جب کہ کتب سیرت پر سید اسعد گیلانی، سجاد حیدر ملک، پروفیسر شوکت واسطی، اصغر عابد، امجد طفیل، عثمان خاور، توصیف تبسم اور روف امیر

سمیت آنکھ مضمون نگاروں نے لکھا۔

علاوه ازیں علی محمد فرشی نے "جنم جنم" کے حوالے سے اس کی تخلیقی شخصیت پر نظم لکھی جبکہ سلمان باسط، سلطان خنک، طارق نعیم اور حیدر قیر نے اس کے خاکے اور شخصیے لکھے۔ اس اعتبار سے اب تک محمد حیدر شاہد کی شخصیت اور فن کا، بھول چوک معاف، پینٹشہ تحریروں میں اعتراف کیا جا چکا ہے۔ یوں یہ ایک الگ کتاب بتتی ہے۔ عجیب اتفاق ہے کہ حیدر شاہد کی دوسروں کے حوالے سے لکھی گئی تقدیمی تحریریں بھی پینٹشہ کی تعداد میں فراہم ہوئی تھیں، اس ساتھ وے اس ساتھ لے۔ تاہم ان میں سے میں نے چون کو منتخب کیا ہے کہ مرتب کو بہر حال اپنا صواب دیدی حق بھی استعمال کرنا تھا۔

عربی کی ایک کہاوت کا مفہوم ہے داستان گو، داستان گو کو نہیں مانتا۔ اسی زبان کی ایک اور کہاوت ہے، ہم جنس اپنے ہم جنس سے تکلیف اٹھاتا ہے مگر حیدر شاہد یوں مختلف ہے کہ اس کے ساتھ معاملہ مختلف ہو گیا ہے۔ آپ اس فرست پر غور کیجئے۔ شر افسانہ "زاد پنڈی۔ اسلام آباد" کے سینٹر ادیبوں میں سے ایک دو کو چھوڑ کر سب کے نام مل جائیں گے۔ ممتاز مفتی "بند آنکھوں سے پرے" کی تعازی تقریب میں باوجود عالمت کے لکھنے خیر کرنے کے لئے تشریف لائے تھے اور یہ ان کی زندگی کی آخری ادبی تقریب تھی۔ مشایاد نے پہلی کتاب کا دیباچہ لے لکھا اور دوسرا ۔۔۔ پر وہ اپنا مضمون پڑھنے کے لئے "صریر خامہ" کے اجلاس میں واہ آئے تھے جس کی دیر تک بازگشت ناٹی دیتی رہی۔ خالدہ حسین نے اپنے ایک دلچسپ خط میں حیدر شاہد کو قابل ذکر افسانہ نگار تسلیم کیا۔ احمد جاوید نے اسکے ایک افسانے کو پچاس برس کے نمائندہ افسانوں کے انتخاب (منزل) میں شامل کیا۔ ڈاکٹر انور زاہدی بھی وہ غیر مھسب اوز تہذیب یافتہ انسان ہیں جنہوں نے حیدر شاہد کے افسانے پر مفصل مضمون لکھا۔ تاہم ابھی تک ایک دو جیرت سے تکر رہے ہیں۔ جب کوئی آگے بڑھتا ہے تو ایسا تو ہوتا ہی ہے۔

نمائندہ افسانہ نگاروں کی تخلیقات کے انتخاب کے حوالے سے جمیل احمد عدیل

۱۔ یہاں افسانوں کی پہلی کتاب "بند آنکھوں سے پرے" کی طرف اشارہ ہے جو ۱۹۹۳ء میں طبع ہوئی تھی۔ (م-ح-ش)

۲۔ افسانوں کا دوسرا مجموعہ "جنم جنم" ۱۹۹۸ء میں طبع ہوا تھا۔ (م-ح-ش)

کے روحاں افسانوں کے انتخاب ”زووان“ کا تذکرہ ضرور کیا جانا چاہیے جس میں سینٹر افسانہ نگاروں کی تخلیقات کے پہلو حمید شاہد کا افسانہ بھی موجود ہے۔ اسی طرح احمد طفیل کے مرتب کردہ نمائندہ پاکستانی اردو افسانوں کے انگریزی تراجم کے انتخاب میں حمید شاہد کے افسانے کو بھی شامل کیا گیا ہے۔ افسانہ نگاروں کی بھیری میں الگ نظر آنا اور اپنی شاخت تسلیم کرائیں جائے خود بہت اہمیت رکھتا ہے۔

میں نے آغاز میں حمید شاہد کو ”تازہ دم“ قرار دیا ہے۔ اس کے تحقیقی و تقدیمی کام کی ایک جھٹ یہ بھی ہے کہ اس نے اکادمی ادبیات کے ”پاکستانی ادب کے معمار“ کے سلسلے میں اے حمید کی تصنیف ”اشفاق احمد: شخصیت و فن“ کی مدونی کی اور وہ ”فتح محمد ملک: شخصیت و فن“ کا مصنف بھی ہے۔ میں اس کی اولیٰ شخصیت کا ایک پہلو بھولتا جا رہا ہوں کہ اس نے ایک ناول کا ڈول بھی ڈال دیا ہے اور سیرت و سوانح پر مشتمل اس کی دو کتابیں ”خالد بن ولید“ اور ”وفا کی تصویریں“ منتظر اشاعت ہیں۔ ٹیلی و ڈن کے لئے ڈرامے لکھے جو نثر بھی ہوئے۔ چند دوسرے پروگرامز کے سکرپٹ لکھے، خود ایک اولیٰ پروگرام ”جھوک“ کی میریانی بھی کرتا رہا۔ ”سلسلہ“ نکالا ”گل بھت“ اور ”بک پوسٹ“ کی مجلس ادارت میں شامل رہا، حلقہ ارباب ذوق اسلام آباد کا معتمد بھی رہا اور۔۔۔ میں لکھ لکھ کر تھکتا جا رہا ہوں لیکن اس تازہ دم ادیب کے کارناء ختم ہونے کا نام ہی نہیں لیتے۔

تازہ دم سے ایک بات یاد آئی، جو غالباً حمید شاہد کے حوالے سے پہلی دفعہ تحریر کی جا رہی ہے کہ اس کے لکھنے کے اوقات نہ صرف اردو بلکہ عالمی ادب میں اپنی مثال آپ ہیں۔ وہ عام ادیبوں کے بر عکس رات کو جلد سو کر تجد کے وقت بیدار ہو جاتا ہے۔ اس کا تو مجھے علم نہیں کہ وہ تجد پڑھتا ہے یا نہیں تاہم یہ جانتا ہوں کہ وہ پڑھنے، لکھنے پڑھ جاتا ہے اور چارجے سے آٹھ بجے تک متواتر تخلیقی اور اولیٰ دائرے میں رہتا ہے۔ شاید اسی باعث وہ تازہ دم ہے اور اس کی تحریر میں بادشاہی تازگی اور لطافت ہے۔

”ادلی تازعات“ میں اس کے تقدیمی مضمائن سمجھا کئے جا رہے ہیں۔ میں پہلے بھی کہیں لکھ چکا ہوں کہ تخلیق کار خالص تقدیم نگار ہوتے ہیں۔ حمید شاہدان لوگوں میں سے ہے جو مسلسل مصروفِ مطالعہ رہتے ہیں اور مکالہ جاری رکھتے ہیں۔ یہ زندہ اور متحرک رہنے کی

نشانی ہے۔ ایسے اویب اپنے افکار اور اسلوب کے اعتبار سے کبھی تھنگائے کے اسیر نہیں ہوتے اور ان کی تنقیدی اور تحریاتی سرگرمیاں ان کی تخلیقات پر بھی ثبت اثرات مرتب کرتی ہیں۔ حمید شاہد کی تنقیدی تحریروں کا آغاز ۱۹۸۷ء سے ہوتا ہے اور اس کتاب میں ۲۰۰۰ء تک لکھے گئے مضامین شامل ہیں۔ ۱۹۸۳ء سے ۱۹۹۲ء کے عرصے میں کوئی مضمون نہیں لکھا گیا۔ تاہم وقفع و قفعے سے جاری اس سرگرمی میں پچھلے سات آٹھ برس میں تیزی آئی۔ یہ نہیں ہے کہ یہ انتخاب بکمل ہے لیکن اس کی پیشتر تحریریں ضائع ہونے سے بع گئی ہیں۔ حمید شاہد کو دکھ ہے کہ ”جادت“ کراچی میں ضائع ہونے والا سلیم احمد (مرحوم) سے مکالمہ دستیاب نہیں ہوا۔ اسی اخبار میں چھینے والا تین اقسام پر مشتمل سلسلہ مضمون ”ادب، اویب اور معاشرے میں مغارت کا مسئلہ“<sup>۱</sup> بھی فی الوقت ہماری دسترس میں نہیں جس کے حوالے سے حمید شاہد کا کہنا ہے کہ فیصل آباد میں جب اس کی ملاقات ڈاکٹر انور سدید سے ہوئی تھی تو انہوں نے حیرت سے کہا تھا:

”وہ مضمون آپ نے لکھے تھے! میں تو سمجھا تھا آپ محمد حمید اللہ جتنی

عمر کے ہوں گے۔“

اس سے ایک بات واضح طور پر سامنے آتی ہے کہ حمید شاہد کی تنقیدی تحریریں آغاز ہی سے تکری باغ نظری کی آئینہ دار تھیں۔ ان میں روز بروز پختگی آتی چلی گئی۔ اب اس کا قلم پورے شباب پر ہے۔ بلاشبہ زیر نظر مجموعہ ہماری دانش میں اضافہ کرتا ہے۔

ان مضمون کی غالب ترین تعداد مطبوعہ ہے۔ غالباً نانوے فی صد یا اس سے بھی زیادہ۔ حمید شاہد تسلسل سے صحافتی ادب پر چھایا رہا۔ اس کے لئے اس نے خود پر کوئی قد غن نہیں لگائی۔ جہاں موقع ملا اس نے چھپنا شروع کر دیا۔ یونیورسٹی کے رسالے ”کشت نو“ میں کاشت کی جانے والی فصل دور دور تک لمبائی۔ اس نے ”بر سیل مذکرہ“ کے عنوان سے ”چنان“ لاہور، ”کج ادائیاں“ کے نام سے ”سلسلہ“ اسلام، ”خبریں“ اسلام آباد، ”افتحار ایشیا“ راولپنڈی اور ”قلم لکھی“ کی سرخی سے ”آن“ پشاور میں لکھا۔ ان دونوں وہ ”کج ادائیاں“

<sup>۱</sup> یہ درست ہے کہ یہ مضمون دستیاب نہ ہو سکے۔ ہم اگر مل جاتے تو بھی انہیں اس مجموعے میں شامل کرنے پر اصرار نہ کرتا۔ میں سمجھتا ہوں کہ ان مضمون میں میرا موقف کمزور تو شاید نہ تھا محدود ضرور تھا۔ (م-ح-ش)

ہی کے عنوان کے تحت روزنامہ "پاکستان" اسلام آباد میں کالم لکھ رہا ہے اور اس کی اگلی اذان کی کسی کو خبر نہیں۔ میں نے کہا، ہمارا یہ برق رفتار، تازہ دم شہسوار کا علم اڑاتا چلا جاتا ہے۔

اس کتاب کے نام "ادبی تنازعات" سے یہ غلط فہمی جنم لے سکتی ہے کہ اس میں لڑائی، مار کٹائی ہو گی۔ ایسا نہیں ہے۔ حمید شاہد نے معاملہ فہمی اور خوش اسلوبی سے ادب کے نزاعی مسئللوں کی حقیقی سمجھانے کی کوشش کی ہے۔ وہ ادب کا سنجیدہ قاری ہے اور اس نے اپنی تنقید میں سنجیدگی کا دامن مضبوطی سے تھامے رکھا۔ کبھی کبھی وہ دامن کو حریفانہ بھی سمجھ لیتا ہے لیکن بعض حالات میں ایسا ناگزیر ہو جاتا ہے۔

کتاب کے نام کے سلسلے میں بڑی عرق ریزی سے کام لیا گیا۔ بیسوں ناموں پر مختلف انداز میں غور ہوا۔ آخر ایک دن "ادبی تنازعات" پر اتفاق ہو گیا۔ آج کل وہ صورتِ حال ہے کہ کوئی نام رکھنے، کہیں نہ کہیں، کسی نہ کسی نے پہلے سے برتر رکھا ہوتا ہے۔ یہ نام رکھنے کا ایک سبب تو یہ ہے کہ بعض مضمایں میں حمید شاہد نے باقاعدہ جنگ لڑنی ہے۔ اس حصے کو "تنازع" کا عنوان دیا گیا ہے، ویسے یہ اس کا وصفِ خاص ہے کہ وہ اپنے مضمایں میں کوئی گلی لپٹی نہیں رکھتا۔ کہیں وہ کسی تنازع میں اینٹ کا جواب پھر سے دیتا ہے اور کہیں کسی تنازع کو حل کرنے میں مصروف نظر آتا ہے۔ یہ الگبات کہ کبھی کبھی وہ کوئی تنازع کھڑا کر بھی دیتا ہے۔ ذاتی طور پر مجھے یہ نام اس کے اسلوبِ تنقید کا ٹھیک ٹھیک ترجمان دکھائی دیتا ہے۔

اب میں ارتقائی انداز میں اس مجموعے کی ترتیب سے متعلق کچھ کہنے کی کوشش کروں گا۔ احسن طریقہ تو یہ تھا کہ زمانی ترتیب کا لحاظ رکھا جاتا لیکن بہت محنتی ہونے کے باوجود میں اتنی محنت نہ کرسکا۔ اس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ خود مصنف تمام مطبوعہ تحریروں کا ریکارڈ فراہم کرنے سے قاصر ہے۔ میں ان اخبارات و رسائل کی تفصیل فراہم کر چکا ہوں جن میں یہ مضمایں اشاعت پذیر ہوئے۔ بہت جلد و وقت آنے والا ہے جب حمید شاہد تحقیق کا موضوع بنے گا۔ ان مضمایں کا زمانی ارتقاء آئندگاں تلاش کرتے پھریں گے، آخر انہیں بھی اپنی تحقیق و جستجو دکھانے کا کچھ تو موقع ملتا چاہے۔ بات سے بات یاد آئی ہے کہ ان دنوں

قادہ اعظم یونیورسٹی کے شعبہ پاکستان مڈریز کی ایک طالبہ اس کے افسانوں کے حوالے سے ایک مقالہ لکھ رہی ہے۔ حمید شاہد نے چھوٹی سی عمر میں تخلیق و تنقید کے پیشتر میدان سر کر لئے ہیں۔ اس کے فن کی تحسین اس کا حق ہے۔

ہاں، تو ہم اس کتاب کی ترتیب دیکھنے چلے تھے۔ میں نے موضوعاتی مطابقت کو مد نظر رکھتے ہوئے اسے مرتب کیا ہے۔ چودہ ابواب پر مشتمل کتاب موضوعاتی تنوع کی عکاس ہے۔ حمید شاہد ہم وقت اور یہ ہی نہیں ہم گیریت بھی اس کا خاصہ ہے۔ شاید ہی اس نے کسی صفتِ ادب کو نظر انداز کیا ہو۔ اس کا مطالعہ ادب کے اطراف و جوانب پر محیط ہے۔ افسانہ، ناول، سفر نامہ، خاکہ، تنقید، غزل، نظم اور نثر لطیف کی عصری تاریخ سے اسے مکمل آگاہی ہے اور اس نے جنم کر تجیاتی مطالعہ کیا ہے۔ یہ الگ بات کہ کیس اس نے زیادہ لکھا ہے، کہیں کم۔ یہ محض اتفاق ہے لیکن میرے خیال میں اگر کوئی اور ہوتا تو ایک کی بجائے چار کتابیں شائع کرتا۔ میری رائے میں یہ ایکی ایکی کتاب کی تصنیفات و تالیفات پر بھاری ہے۔ اس نے تاریخ نہیں لکھی، فرد فرد کتابیات اور شخصیات پر قلم اٹھایا ہے، تاہم تاریخی ارتقاء کی ایک زیریں لہر اس کے مضامین میں روایاں دواں ہے۔ ہمارے عصر کی تاریخ رقم کرنے والے حمید شاہد سے چشم پوشی اختیار نہیں کر سکیں گے۔

آغاز میں ”ابتدائی“ کے تحت میں نے دو مضامین لگائے ہیں: ”تصویرِ خدا“ اور ”قلزمِ شفاف“۔ اس طرح حمد و نعمت سے شروعات کرنے کی روایت کی پابندی داری کی گئی ہے۔ خدا کے بارے میں ارشد محمود نامی شخص نے کتاب لکھی جو گراہ کن سائنسی نظریات کا غیر سائنسی ملغوبہ ہے۔ حمید شاہد نے اس کے تصویرِ خدا کو روکیا اور اپنے نظریات کی جھلک دکھائی۔ دوسرا مضمون ہمارے بزرگ دوست عثمان نام کے نقطیہ مجموعے ”روحِ کوئین“ کے حوالے سے ہے۔ اس میں نعمت کی روایت کے تنازع میں حمید شاہد نے اسم ”محمد“ اور ”احمد“ کو ابتدائی نعمت قرار دے کر ایک نیا لکھتہ پیدا کیا ہے۔ جیسا کہ نام سے ظاہر ہے، دوسرا باب ”اطہاریے“ حمید شاہد کے ادنیٰ اور سماجی نظریات سے بحث کرتا ہے۔ ان چار مختصر مضامین میں اس کی دانش جملکتی ہے۔

”تازع“ کے عنوان کے تحت آپ کو سات عدد مضامین پڑھنے کو ملیں گے۔

یہاں ماہنامہ "صریر" کراچی کے مدیر فہیم اعظمی کی خبر لی گئی ہے جنہوں نے لکھ دیا تھا کہ ادبی زبان عوامی زبان سے مختلف ہوتی ہے۔ فہیم اعظمی کی بات غلط نہ تھی لیکن ہر صحیح میں غلط اور غلط میں صحیح کی بحث نکالی جاسکتی ہے۔ میرے خیال میں کامیاب شاعر یا اذیب وہ ہوتا ہے جو ادبی زبان کو عوام کے مذاق کے مطابق بنائے اور عوامی زبان کو ادبی اوج عطا کرے۔

انہیں مضامین میں بھائی افتخار عارف کے خلاف لکھا گیا۔ میں حمید شاہد کی باتوں سے متفق نہیں ہوں اور اس کا اظہار اکادمی ادبیات کے لئے تحریر کردہ اپنی کتاب "افتخار عارف: شخصیت و فن" میں بھی کر چکا ہوں۔ تاہم اس کے طرز عمل کی داد دینا پڑتی ہے کہ اس نے واضح اور دوٹوک انداز میں اپنی رائے کا اظہار کیا۔ یہاں حمید شاہد ان مناقب پر فوکس رکھتا ہے جو منہ پر تعریفیں کرتے تھکتے نہیں لیکن غیر موجودگی میں زہر اگنانا شروع کر دیتے ہیں۔

افتخار عارف کے حوالے سے لکھتے ہوئے حمید شاہد نے "خامہ بجوش" کی یہ رائے رقم کی ہے کہ افتخار عارف نے پہلے مجموعے میں یہاں کھوں کا سلاسلہ لیا۔ حمید شاہد نے ساقی فاروقی، احمد فراز، اور خالد اقبال یا سر کو پارٹی ہنانے کی کوشش کی ہے۔ دوسرے مضمون میں ایک تقریب کا احوال ہے جس میں افتخار عارف نے چونکا دینے والے جملے کے تھے۔ یہاں حمید شاہد نے سلیم احمد کے حوالے سے طرز کیا ہے۔ حمید شاہد طنزیہ جملے لکھنے پر قدرت رکھتا ہے۔ لیکن وہ طنز کو غافلگی سے گوارا بھی نہ دیتا ہے۔

یجھے، ہمارے ڈاکٹر مرزا حامد ہیگ بھی رگڑے گئے۔ یہ ان دونوں کی بات ہے جب حمید شاہد "سلسلہ" کے ذریعے ادبی منظر نامے پر چھایا ہوا تھا اور ڈاکٹر صاحب نے انک سے اسے ایک خط لکھا تھا۔ حمید شاہد نے اس خط کے مندرجات پر بعض جملے چست کئے ہیں اور پی۔ ایسچ۔ ڈی ڈاکٹری کی وضاحت کے لئے ہو میا اور ڈنگر ڈاکٹروں کا حوالہ دیا ہے۔ مرزا صاحب نے باہم تو ٹھیک لکھی ہیں لیکن چھیڑ چھاڑ حمید شاہد کی عادت ہے۔ ڈاکٹر صاحب، اسے معاف کر دیجھے۔

---

مرتب کے جملے میں "خبر لینا" نامام سماں اثر دیتا ہے جبکہ محترم فہیم اعظمی صاحب کی میں بہت قدر کرتا ہوں، ان کی تحریروں سے میں نے بہت کچھ سیکھا ہے، مذکورہ مضمون میں اختلاف بھی نہایت ادب سے کیا گیا ہے۔ (م-ح-ش)

ہمارے پروفیسر ماجد صدیقی بھی حمید شاہد کے "شر" سے محفوظ رہ کے۔ پروفیسر صاحب ایسے ادیب و شاعر ہیں جنہوں نے ٹنوں کے حاب سے کتابیں لکھی ہیں اور حمید شاہد ابھی پوچھتا ہے : "کیا یوں بھی لکھا جاسکتا ہے ؟" تحریر کا محرك ایک اعلان ہے جس میں پروفیسر صاحب کی غزل پر انعامی مضامین لکھوانے کی ممکنگی آغاز کیا گیا تھا۔ حمید شاہد نے پروفیسر صاحب کو "قدر" اور "قیمت" میں فرق سمجھانے کی کوشش کی ہے لیکن اس عمر میں باقی کم کم ہی سمجھ میں آیا کرتی ہیں۔ "جان ریبو" کے ساتھ پروفیسر صاحب کی تصویر کی غرض و عایت صرف اتنی ہے کہ وہ گورنمنٹ کالج اصغر مال میں ماجد صدیقی کا شاگرد رہ چکا ہے، اور ٹیکنیکل نمبر ۱۰ کے نیچے اردو پڑھا کرتا تھا۔ اس تصویر کی اشاعت پرو جیکشن کا نادر موقع تھا اور یقول حمید شاہد :

"پروفیسر ماجد صدیقی کسی موقع کو ضائع کیسے ہونے دیتے ہیں"۔  
ایک اور مضمون میں حمید شاہد نے منور جبیل اور نوشی گیلانی کے تازعے میں اپنے دلائل دینے کی کوشش کی ہے اور عورت، معاشرہ، بیمارا ذہنیت اور عربیاں حقیقوں کے تاثر میں فکر انگیز گفتگو کی ہے۔

"شخصیے" کے تحت چار مضامین دیے جا رہے ہیں۔ ویسے تو حمید شاہد کے تمام مضامین کا مشترکہ وصف ہے کہ وہ فن کے ساتھ ساتھ شخصیت کی پر تمسیحی کھولتا چلا جاتا ہے لیکن یہاں شخصی تذکرے فن پر غالب آگئے ہیں۔ اس نے آصف فرنخی، پروین طاہر، ستیہ پال آندہ اور ظمیر بدر کے حوالے سے اپنے تاثرات بیان کئے ہیں۔ آصف فرنخی، جو طب کے ڈاکٹر ہیں اور ادب کے ڈاکٹر اسلام فرنخی کے صاحب زادے ہیں، مترجم اور افسانہ نگار ہیں۔ پروین طاہر جو جدید نظم کی اہم آواز ہیں اور بہترین تحریزی نگار ہیں۔ مجھے کل کی طرح یاد ہے انہوں نے واہ کیست میں حمید شاہد کے افسانوی مجموعے "جنم جنم" کے حوالے سے خوبصورت مضمون پڑھا تھا۔ ستیہ پال آندہ ہیں، جن کی نظمیں مجھے ہمیشہ اپنی طرف کھینچتی ہیں، لیکن جن کی غزل دشمنی کھلتی ہے۔ میں اپنا تحقیقی مقالہ "ابدو غزل: مخالفت و مدافعت" مکمل کر چکا تو اخبارات و رسائل میں آندہ جی کے انکار شائع ہونے لگے۔ وہ غزل کی مخالفت میں وہی پکجھ کرتے ہیں جو دوسرے کہتے ہیں۔ کاش! میر امقالہ چھپ سکے اور میں آندہ جی کی خدمت

میں پیش کر سکوں! اور ظہیر بد رہے، جس نے واصف علی واصف پر کام کیا ہے۔ آصف فرخی  
والے مضمون میں رفیق شامی کے حوالے سے حمید شاہد نے ایک جملہ درج کیا ہے۔ ان دونوں  
میں اپنی اس غزل کے حصار میں ہوں جس کی ردیف ہے: ”دوستوں سے کنارہ کشی کرو“:

بے کار دوستوں سے کنارہ کشی کرو

سب یار دوستوں سے کنارہ کشی کرو

اس بار دشمنوں سے کرو صلح کی سبیل

اس بار دوستوں سے کنارہ کشی کرو

اچھا نہیں حضور، کسی پر بھی اعتماد

سرکار دوستوں سے کنارہ کشی کرو

کاش میں نے رفیق شامی کے یہ الفاظ پہلے پڑھ رکھے ہوتے:

”دوست ہاؤ اور محدب شیشے کو ایک طرف رکھ دو۔ اس کو ہر وقت

ہاتھ میں لے کر تم ایک اور غلطی کرو گے، دوستوں کے بغیر رہ جاؤ

گے۔“

میں دوستوں کے بغیر رہ گیا ہوں۔

حمدید شاہد نے لکھا ہے کہ ستیہ پال آندہ کی نظمیں غزل کے سائے سے بچ نکلی ہیں۔

اے احسن سمجھا جاتا رہا ہے کہ نظم پر غزل کے اثرات نہیں پڑنے چاہئیں۔ اب اگر آندہ جی  
کی غزیلیں کہیں سے پڑھنے کو ملیں تو پتہ چلے کہ ان کی غزل کیسی ہے۔

”تزریے“ کا عنوان موضوع کی وضاحت کر دیتا ہے۔ یہ وہ مضامین ہیں جو مختلف

افراو کی موت پر لکھے گئے۔ ان مضامین پر حمید شاہد کے افسانوی اسلوب کی گہری چھاپ ہے۔

بالخصوص ”پلا تاڑ“ کہانی کیسے بنتی ہے؟ ایک غم انگیز تحریر ہے۔ اس میں پنڈی گھیب کے

لبجے میں حمید شاہد نے جویند درج کئے ہیں وہ انسان کے باطن میں تلاطم پیدا کر دیتے ہیں۔

ای طرح محسن نقوی کے قتل اور کاملہ انجمن کا یہ کی موت پر اس نے قلم خون میں ڈبو کر درد

سے لبریز تحریر میں لکھیں۔

”افسانہ“ اس کتاب کا اگلا پڑا ہو ہے۔ افسانے کے حوالے سے مختلف مباحث میں

رشید امجد، نوازش علی اور ظاہر اسلام گورا سے دو دو باتح کئے ہیں۔ ”رشید امجد کے افسانوں کا میں“ ایک علیحدہ مضمون ہے جس میں حمید شاہد نے کھل کر اپنے نقطہ نظر کی وضاحت کی ہے۔ رشید امجد، جو بزر گم خود برو افسانہ نگار ہے لیکن ساری زندگی افسانہ و تنقید ہر دو میں ایک خاص سطح سے اوپر نہ اٹھ سکا۔ نوازش علی جو غیر تخلیقی آدمی ہے اور ہر دو وقت تخلیق کا ریننے کی ناکام کوشش میں مصروف نظر آتا ہے۔ ظاہر اسلام گورا جو پیشہ سے زیادہ پچھنہ تھا اور لوگوں کی پیے لے کر بیر و بن ملک فرار ہو گیا۔ دو نمبر آدمی اور دو نمبر ادب<sup>۱</sup>، حمید شاہد کا خاص ہدف ہیں، اور یہی وہ مقام ہے جہاں تنازعہ ناگزیر ہو جاتا ہے۔

افسانہ نگار ہونے کے نتے اُس نے ڈاکٹر انور زاہدی اور شاہبہ گیلانی کے افسانوں کے بطور میں جھانکنے کی کامیاب سعی کی ہے۔ جب کہ ایک دو مقالات پر احمد جاوید کے ساتھ زیادتی ہو گئی جہاں حمید شاہد نے انہیں ”کتوں بلیوں اور اجزے شروں کے سیڑیوں“ پاپ کہانیوں والے احمد جاوید کہا۔ حمید شاہد نے پروفیسر یوسف حسن کے ترقی پسند رویے کی خبر لی ہے۔ ترقی پسندی جو، ان کا دین ایمان ہے اور وہ ہر چیز کو اس عنینک سے دیکھنے کے عادی ہیں۔ میں لکھ چکا ہوں کہ حمید شاہد اچھی خاصی علمی ادبی محنت کرتے کرتے کوئی نہ کوئی تنازعہ کھڑا کر دیتا ہے۔ اب اتنے سارے لوگوں کو دشمن بنانے کی بھلا کیا ضرورت تھی! لیکن وہ ذکر کی چوٹ پر اپنے نظریات کا اظہار کرتا ہے۔ یہاں وہ مجھے حسن عسکری اور سلیمان احمد جیسے نقادوں کا تسلسل دکھائی دیتا ہے اور اگر اس کے فکری مطلعہ اور طرزِ حیات کو دیکھا جائے تو اس کی تصدیق ہوتی ہے۔

”ناول“ کے حوالے سے حمید شاہد نے کل سات مضمایں تحریر کئے ہیں۔ کہیں کسی ناول کو اس نے من جیٹ اجھوئے موضوع پہنیا اور کہیں مخف کرداروں کا مطالعہ پیش کیا۔ مجھے سب سے زیادہ خوشی اس کا مضمون ”اشرف شاد کا ناول: بے وطن“ پڑھ کر ہوئی جس پر اکادمی ادبیات نے انعام دیا ہے۔ چودہ طبق روش کر دینے والے اس ناول میں کرداروں کی جھاڑ جھنکار ہے۔ یہ کوک شاستر سے زیادہ عربیاں ہے اور ادبی توکیا صحافیانہ معیار تک سے گرا ہوا ہے۔ لیکن اس پر انعام دیا جاتا ہے، کیوں؟۔ اس تنازعے پر حمید شاہد ہی آواز اٹھا سکتا تھا۔

<sup>۱</sup> یہ بہر حال مرتب کی رائے ہے جس سے اس سطح پر تفقیہ نامیرے لئے ممکن نہیں ہے۔ (م-ح-ش)

اس نے ارشد چھال کے ناول ”دھندلے کوس“ کی بھر پور تحسین کی ہے اور منتیاد کے پنجاہی ناول ”ٹانواں ٹانواں تارا“ کے کرداروں کا ارتقاء دکھایا ہے۔ گفت سلیم کے ناول ”آسیب ببرم“ پر اس کا مضمون بہت بھر پور ہے اور غالباً بطور دیباچہ اس ناول میں شائع ہو رہا ہے۔ مظہر الاسلام کے ناول : ”محبت، مردہ پھلوں کی سمفنی“ پر لکھے گئے اپنے مضمون میں حمید شاہد نے پہلے تو اس کے افسانوی اسلوب کو سراہا ہے لیکن پھر انتہائی دلیری سے ناول کے تھیں ادھیزرے ہیں۔ مثلاً یہ کہ مظہر کا ناول ایک خاص سطح سے اوپر نہیں اٹھ سکا۔ ناول میں موجود محبت اور جنس کے شیرے کو حمید شاہد نے روکیا ہے اور اسے بے جواز خود کشیوں، سیکنڈ پینڈ محبتوں اور مری ہوئی تعلیوں کا ناول قرار دیا ہے۔ حمید شاہد کی ایک خوبی یہ بھی ہے کہ وہ مر عوب ہونا نہیں جانتا۔

”سفر نامہ“ اس کا ایک اور حوالہ ہے۔ اس نے بعض سفر نامہ نگاروں کے سچ کو سراہا اور بعض کے جھوٹ کی مذمت کی۔ اگر کسی سفر نامے میں آزمودہ گرم مصالحے نہیں ڈالے گئے تو حمید شاہد اسے پسند کرتا ہے۔ یہاں بھی اس کی ناقدانہ صداقت افروزی ایک بار پھر ہم سے داد طلب کرتی ہے۔

”خاکے“ پر صرف دو مضامین شامل ہیں۔ ڈاکٹر ظہور احمد اعوان کی کتاب ”چرہ بہ چرہ“ کے حوالے سے ”ایک چرہ، چرہ بہ چرہ“ اور سلمان باسط کی ”خاکی خاکے“ پر ”سو مو قلی“۔ ڈاکٹر اعوان کے خاکوں پر بات کرتے ہوئے حمید شاہد نے کیا خوبصورت تنقیدی نکتہ بیان کیا ہے۔

”خاکہ نگاروں پر ناقدوں نے قد غن نگار کھی ہے کہ ہر فرشتے کا سایہ ضرور تلاش کرنا ہے۔“

حمدید شاہد کا یہ تجزیہ بھی لاکن صد تحسین ہے کہ ڈاکٹر اعوان کے خاکے پڑھتے پڑھتے خود ان کا خاکہ تیکیل پاجاتا ہے۔

”تنقید“ کے موضوع پر تنقید کی اس کتاب میں صرف ایک مضمون شامل ہے لیکن پوری کتاب پر بھاری ہے۔ وہ ہے اقبال آفاقی کی کتاب ”معنی“ کے پھیلتے آفاق“ پر۔ حمید شاہد کا بیان ہے کہ اس نے کتاب کی تیسری قرأت کے بعد چند سطریں تحریر کرنے کی

جرأت کی ہے۔ مجموعی طور پر حمید شاہد کی نظر گری اور گرفت مضبوط ہے اور اگر وہ اس کتاب کو تعریف کے جام نذر کرتا ہے تو ضرور کوئی بات ہو گی۔

یہیں حمید شاہد نے یہ ذکر بھی کیا کہ ایک بار اس نے حن عکری کی تحریروں میں مغربی ادبیوں کے نام تلاش کرنے کی کوشش کی اور ایک سو چھپیں پر جا کر تھک گیا۔ اس حوالے سے مجھے بھی ایک بات کہنی ہے لیکن ذرا آگے چل کر۔ فی الوقت مجھے صرف یہ عرض کرنا ہے کہ وہ جو میں نے اسے حن عکری اور سلیم احمد گاہ تسلیل قرار دیا ہے اس کی تصدیق ہو گئی ہے۔

غزل کی سی معروف صفتِ سخن سے حمید شاہد بطور نقاد کیے دامن چا سکتا تھا۔ لہذا تین چار مضمایں سرزد ہو ہی گئے۔ ”خلدِ خیال“ کے نام سے اس نے بزرگ شاعر شوکت واسطی کے ”واسطے“ ایک مضمون لکھا۔ اس کی وجہ سمجھ نہیں آتی کیونکہ شوکت واسطی بطور غزل گو کبھی اتنے اہم نہ ہو سکے جبکہ آگے بھی اہم ہونے کا امکان کم ہی نظر آتا ہے کہ وہ اپنا وقت گزار چکے ہیں۔ دو مضمایں حمید شاہد نے جلیل عالی کی غزل کے حوالے سے لکھے۔ وہ لکھتا ہے کہ بہ تکرار مطالعے سے میں نے جلیل عالی کے شعری شعور تک رسائی حاصل کر لی۔

ایک لفظ ”تمنا“ کے تناظر میں حمید شاہد کی نکتہ آفرینی ملاحظہ فرمائیے:

”زخمِ تمنا، انتظارِ تمنا، نیرِ نگِ تمنا، آئینہِ تکرارِ تمنا، ہجومِ تمنا، عہدِ

جدیدِ تمنا، سرمایہِ ایجادِ تمنا، اور ایسی تمنا جس کا دوسرا قدم ہماری

ساعت پر نہیں پڑتا، نئے مفہایم کے افلاؤں پر جا پڑتا ہے۔“

اس نے احمد فراز پر طنزِ خفی کرتے ہوئے لکھا کہ جلیل عالی ”نہے اور بات کر کے دیکھتے ہیں“ کے پچھے ہوئے شاعر نہیں ہیں۔ اصغر عابد کی غزل پر اس کا مضمون اصغر عابد کے مجموعہ غزل ”پانی کو پتوار کیا“ میں بھی شامل ہے، کیا کہنے! عجیب اتفاق ہے کہ ان دونوں غزل گوؤں، جلیل عالی اور اصغر عابد، پر میں نے بھی لکھا ہے۔ میں حمید شاہد کے مضمایں پڑھتے ہوئے مسلسل یہ سوچتا رہا ہوں کہ وہ کہاں کہاں اور کیسے کیے مختلف ہوا۔ میری رائے میں وہ کسی موضوع کو جدا گانہ زاویے سے دیکھنے کی بصیرت اور بصارت رکھتا ہے۔

<sup>ل</sup> یہاں بھی میں مرتب کے خیال سے تحقیق نہیں ہوں (م-ح-ش)

حید شاہد غزل پر بات کرتے ہوئے کبھی کبھی بلا سوچ سمجھے اس کے خلاف یو لانا  
شروع کر دیتا ہے۔ بھائی، اگر آپ غزل گو کی مدافعت میں مضمون لکھنے جا رہے ہیں تو غزل کی  
مخالفت کا کیا مطلب ہے؟ خط لکھیں گے، چاہے مطلب کچھ نہ ہو۔

نئی نظم کے حوالے سے حید شاہد نے دو مضامین لکھے۔ علی محمد فرشی کی کتاب  
”تیز ہوا میں جنگل مجھے بلا تاہے“ کی نظموں میں اس نے بڑی ممارت سے موت، قبر، دکھ اور  
کبوتر کے استعارے دریافت کئے۔ جب کہ فائزہ ہول کی دونوں کتابوں ”پلکیں بھیجی بھیجی سی“  
اور ”چاند نے بادل اوڑھ لیا“ کو موضوع بنایا۔ میں جان یو جھ کر حید شاہد کے مضامین کے  
حوالے درج کرنے سے گریزاں ہوں تاکہ طوالت سے چا جاسکے لیکن یہاں اس کے الفاظ  
دہرانے بغیر چارہ نہیں۔ دیکھئے کیا تاثیر نقد ہے:

”فائزہ ہول کے ہال زبان کی گھن گرج اور وہ فنی و علمی دبدبہ نہیں ہے۔  
جو بزرگ خود بڑے شاعروں کے حصے میں یوں آیا کہ ان کے کلام سے  
تاثیر کی برکت اٹھ گئی۔“

ایک پیر اگراف میں لفظیاتی تموج نے جداگانہ شان پیدا کر دی۔ روح میں ہل چل  
چ جاتی ہے۔ اسی لئے میں نے لکھا ہے کہ تخلیق کار بہترین تنقید لکھتے ہیں:  
”اس مجموعے کا غالب حصہ نظموں پر مشتمل ہے۔ نظیں، جو ایک  
کہانی بنتی ہیں، کہانی جو دکھ کشید کرتی ہے، دکھ جو روح میں اترتے  
ہیں، روح جو بدن کی آلاتش سے لتحری ہوئی ہے، بدن جو طلب میں  
بے کلی کی سولی پر لٹکا ہوا ہے، طلب کہ جس کے حصے میں نارسانی کی  
ریت ہے۔ نارسانی کہ جس کا دوسرا نام محبت ہے۔“

نشری نظم یا نشر لطیف کے حوالے سے حید شاہد کا سلسلہ مضامین خاصے کی چیز  
ہے۔ یوں توان کی تعداد پانچ ہے لیکن وہ بھر پور اور طویل ہیں۔ میری رائے میں نشری نظم  
کے کسی ناقد نے حید شاہد سے بہتر تجزیہ نہیں کیا۔ کم سے کم نشری نظم کے ناقد کے طور پر  
حید شاہد کو فراموش نہیں کیا جاسکے گا۔ ان مضامین کی ایک خصوصیت یہ ہے کہ اس نے  
نشری نظم کے لئے ”نعم“ اور شاعر کے لئے ”نام“ کے الفاظ استعمال کئے ہیں اور انہیں باقاعدہ

فروغ دیا جو پہلے پہلے کچھ عجیب سے لگتے ہیں لیکن رفتہ رفتہ قاری عادی ہو جاتا ہے۔ حمید شاہد کا کہنا ہے کہ ایسا اس نے ڈاکٹر ریاض مجید کی تحریک پر کیا ہے۔

پہلا مختصر مضمون ”کچھ نشری نظم“ کے بارے میں ”ڈاکٹر وزیر آغا“ کے خلاف ہے لیکن اس میں بعض ایسی باتیں ضرور ہیں جن سے اتفاق نہ کرتے ہوئے بھی ان کے وزنی ہونے پر ایمان آنا پڑتا ہے۔ مثال کے طور پر:

☆ نشری نظم ایک ایسا اسلوب ہے جو نہن الاقوامی بھی ہے اور اس کے باطن میں شعریت بھی برقرار رہتی ہے۔

☆ اس کی بے ہینتی بھی ایک بیست ہے۔

☆ نشری نظم کی خصوصیت اس کا اختصار ہے۔

☆ نشری نظم کے ماتھے کا جھومر تشبیمات اور علامات ہیں ”شم اور اس کالب ولجه“ غالباً اس کتاب کا طویل ترین مضمون ہے جس میں حمید شاہد نے شم کی تاریخ، آغاز اور ارتفاع کے علاوہ ”ناثموں“ کے انفرادی جائزے بھی لئے ہیں۔ یہاں ہمیں مختلف حوالوں سے مبارک احمد، قمر جمیل، احمد ہمیش، انس ناگی، صلاح الدین، جاذب قریشی، رئیس فروغ، یوسف کامران، محمد صلاح الدین پرویز، محمد اظہار الحق، احمد سیل، نسرین الجم بھی، علی محمد فرشی، زاہد حسن، سلیم آغا قولباش، انوار فطرت، جاوید شاہین، رخشندہ کوکب، شمسہ شاہ، نگمت سلیم، غلام مرتضی املک، عثمان خاور، میمونہ روچی، یاسین آفاقی اور تنوری الجم کی نشوون کے متعدد رنگوں سے شناسائی حاصل ہوتی ہے۔

اس مفصل مضمون کے علاوہ حمید شاہد نے عبد الرشید، جاوید شاہین، اور سندھی نظموں کے تراجم پر مشتمل کتاب کا ناقدانہ جائزہ لیا ہے۔ یہ تمام مضامین مل جل کر اس کے قد کا ٹھہر میں اضافہ کرتے ہیں۔ اور نہیں تو انہی مضامین کی بدولت اس کتاب کو اردو ادب میں یونیورسٹی کی سطح کی تدریس کے لئے منظور ہونا چاہئے۔

”اختتامیہ“ کے عنوان سے اس کی انتہائی مختصر لیکن اہم تحریر ”نئی صدی میں ادنیٰ موضوعات“ پر کتاب ختم ہو رہی ہے۔ اس طرح ماضی، حال اور مستقبل کی مسئلہ مکمل ہو جاتی ہے۔

میں پیچے میں حمید شاہد کے تقدیمی قرینوں پر اظہار خیال کرتا رہا لیکن ابھی کچھ باتوں کا یادان باقی ہے۔ حمید شاہد کی سب سے نمایاں خوبی یہ ہے کہ وہ کسی مصلحت کا شکار نہیں ہوتا۔ وہ بغیر ڈرے، بغیر جھکے اپنی بات کرتا ہے، مثلاً پسلے مضمون "تصویرِ خدا" کا قصہ سننے۔ اس نے اپنے گھر میں منعقدہ اجلاس میں کتاب کے مصنف کی موجودگی میں یہ مضمون پڑھ دیا اور اس میں اس طرح کے جملے ہیں:

"تصویرِ خدا کے موضوع پر ارشد کی کتاب پڑھنے کے بعد اس کا وجود اس قدر غیر اہم اور چھوٹا ہو گیا ہے کہ اب وہ مجھے دکھتا بھی نہیں ہے"۔

یا وہ تازہ عاتی مضمایں جن میں اس نے چوکھی لڑی ہے ہر کس دن اس کے بس کی بات نہیں۔ ایک مقام پر سندھی سے ترجمہ ہونے والی نشری نظموں کے حوالے سے کھل کر اپنے نقطہ نظر کی وضاحت کی اور یہاں تک لکھ دیا کہ "فہیمہ ریاض کے ترجمے اور کشور ناہید کی 'ہلاشیری' کوئی معمولی سند نہیں"۔

ویسے تو یہ مضمایں بر اہر است قسم کے ہیں۔ مطالعہ، تجزیہ اور نتائج ان کے بنیادی عناصر ہیں۔ پھر بھی متعدد مقامات پر حمید شاہد کے تخلیقی جملے اپنی چھب دکھا جاتے ہیں۔ مثال کے طور پر:

☆ "عثمان نام کے قلب اور قلم کو خداوندِ کریم نے عطر و عنبر سے دھویا ہے"۔

☆ قلب، قلم، عطر اور عنبر کی نشت و برخاست میں رعنائی وزیبائی دیکھی جا سکتی ہے۔

☆ "معمول کے کائی زودہ دنوں میں سے ایک دن ایسا طلوع ہوا جو عام ڈگر سے ہٹ کر تھا۔ تازہ تازہ اور روشن روشن"۔

کیا تازہ تازہ اور روشن روشن جملہ ہے!

☆ "تصویرہ اور تخلیقہ پہلوہ پہلو متحرک ہو کر جذبات فہم اور حواس کی رہنمائی میں ہر بار ان چھوا جزیرہ تلاش کرتی ہیں۔"

ناقدانہ حسن کے پہلو بہ پہلو لفظیات و علامات کی تازگی لائی تھیں ہے۔ یہ اور اس طرح کے جملے دامنِ دل کو کھینچ لیتے ہیں۔

حمدید شاہد کے بیشتر مضمایں زیادہ طویل نہیں۔ اس کے باوجود اس کی کوشش ہوتی ہے کہ زیرِ بحث کتاب اور شخصیت کے زیادہ سے زیادہ گوشے روشن ہو جائیں۔ وہ فرد فرد اجزاء کو اس صارت سے ملاتا ہے کہ سُکنیت کا گماں گزرتا ہے اور پھر کمیں بھی وہ تسلیل کا دھاگا ٹوٹنے نہیں دیتا۔ کہانی کار ہونے کے ناتے اس کے مضمایں بھی آغاز، انجام اور تجسس پر مشتمل ایک مخصوص وحدت رکھتے ہیں بلکہ کمیں کمیں توپوری کہانی کا لطف دے جاتے ہیں۔ چند ایک مضمایں میں تو اس نے نثری نظم کی تکنیک بھی برآتی ہے۔ وہ اپنے مضمایں کو واقعات و مشاہدات سے سجانوار کر قابل مطالعہ ہاتا ہے۔ ہماری تنقید کے ساتھ یہ مسئلہ بھی رہا ہے کہ اسے پڑھنا کارِ محال ہوتا ہے۔ افکار کی خشکی کو دلچسپ ہنا کر پیش کرنا اصل کمال ہے اور حمید شاہد بالکمال آدمی ہے۔ حمید شاہد نے عصری ادب کو موضوع بنایا ہذا اس کے مضمایں میں نامول کا انبوہ کثیر جمع ہو گیا۔ کراچی، فیصل آباد، لاہور اور اسلام آباد کے شرروں پر ہی موقوف نہیں مختلف اصنافِ سخن کے حوالے سے ادیبوں، شاعروں کا میلہ سالگا ہوا ہے۔ اشاریے کے طور پر کتاب کے آخر میں ایک فرست دی جا رہی ہے۔ احباب اپنا ذکرِ خیر ملاحظہ فرماسکتے ہیں۔ ویسے اس کا یہ فائدہ بھی ہو سکتا ہے کہ حمید شاہد ادبی دنیا میں اس حوالے سے بھی زیر بحث آئے۔ تنقید لکھنے کا ایک مقصد یہ بھی ہوتا ہے کہ ذرا شور شرابہ ڈالا جائے۔ اس نے جس جس کی دستار اپنی ہے، وہ مجھے اس کا ذمہ دار نہ سمجھے۔ یہ الگبات کہ ہم دوست کے دوست کو دوست اور دوست کے دشمن کو دشمن سمجھنے کی روشن پر قائم ہیں۔ ایسے میں کچھ نہ کچھ حرفِ ملامت میرے سر آنے کا موہوم ساختہ موجود ہے۔

حمدید شاہد کا ایک خاص قرینہ یہ ہے کہ وہ عالمی ادب میں سے حوالہ دئے بغیر نو والہ تک نہیں توزتا۔ لکھتے لکھتے لکھتے لکھتے گا ”مجھے فلاں کی بات یاد آگئی۔۔۔“ اس کی یادداشت اچھی ہے لیکن اگر وہ یہ رعب نہ بھی ڈالے تو اس کا ناقدانہ مقام کم نہیں ہوتا۔ اس میں کے کلام کہ وہ صحیح معنوں میں پڑھا لکھا آدمی ہے۔ اسے مختلف مواقع پر جن پیر و فی دانشوروں، مفکروں اور ادیبوں کی باتیں یاد آئیں، ان میں سے چند ایک: بگر نیل گار سیاہ کیز، بر گسال، کافکا، رولال،

بارت، الیکزینڈر لوریا، جو شن گارڈر، شونپھار، میلان کنڈریا، جانس، کالرج، ستر اٹ۔۔۔ اگر دساوری نام لیتے لیتے آپ کی زبان تھک گئی ہو تو قلم روک لیتا ہوں کہ فرست تو آخر میں موجود ہی ہے۔ مجموعی طور پر ایک سوچیس سے کم نام گنوانا حمید شاہد کر رشان سمجھتا ہے۔ آخر ”وفادری بستر ط استواری“ بھی کوئی چیز۔ میرا اشارہ حسن عسکری کی روایت کی طرف ہے۔ میں دل کی گھرائی سے حمید شاہد کے قلم کی روائی اور جوانی کا قائل ہوں۔ ایسے ہی گئے چنے، برق رفقار، تازہ دم شہسواروں کے باعث میدان ادب میں رونق ہے۔ میرا مشورہ ہے کہ تخلیقی حصار میں رہتے ہوئے اسے اپنے تجزیوں کے ذریعے بھی دانش کو مسلسل عام کرتے رہنا چاہیے۔

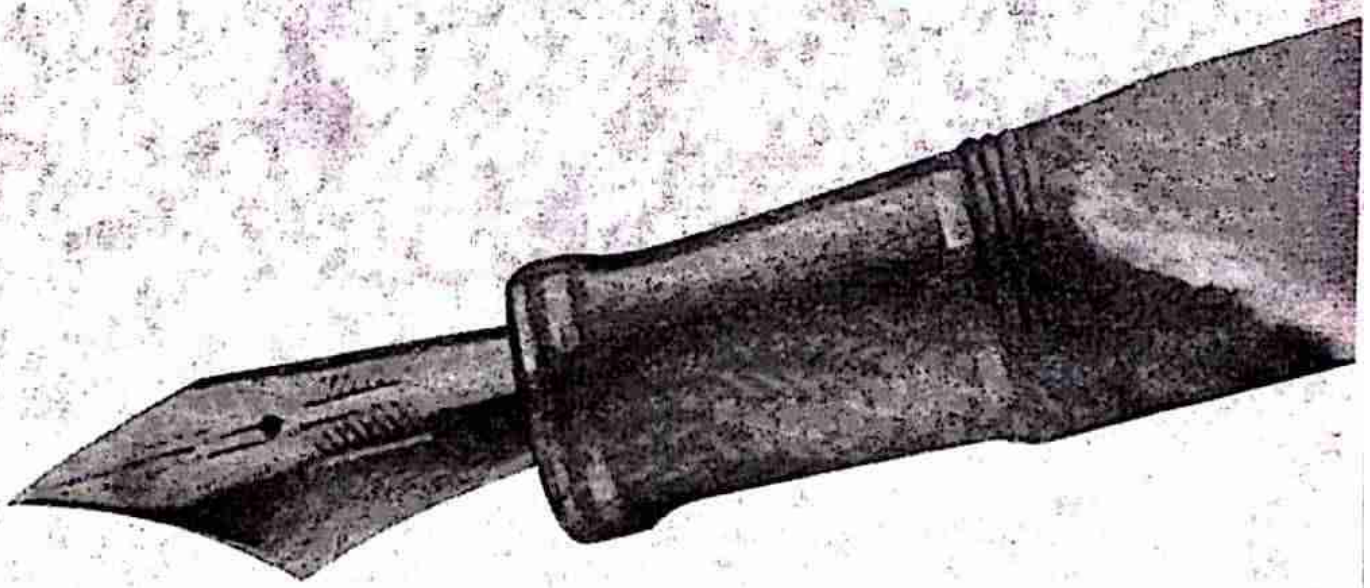
۷۱۰۵ء

## روف امیر

واہ گفت



ادیب کی قدر کے لئے ہم یہ پیانہ پیش کرتے ہیں کہ جب تک اس کی  
تصانیف پڑھ کر لوگوں کو غصہ آئے گا، بے چینی ہو گی، شرم آئے گی،  
نفرت ہو گی یا محبت ہو گی۔۔۔ وہ زندہ رہے گا۔  
(سارتر)



الخط



تصویر خدا  
قلم شفاف

## تصویرِ خدا

ارشد محمود کو میں نہیں جانتا۔ آج سے ہفت بھر پلے تک اسے دیکھا بھی نہیں تھا۔ ”تصویرِ خدا“ کے موضوع پر ارشد کی کتاب پڑھنے کے بعد اس کا وجود اس قدر غیر اہم اور چھوٹا ہو گیا ہے کہ اب وہ مجھے دکھتا بھی نہیں ہے۔ ممکن ہے کتاب کا مصنف اسے میرے مذہبی تھصیب اور رجعت پسندی سے تعبیر کرے۔ مصنف کو اس کا حق ہے مگر میری ایمانی غیرت مجھے مجبور کرتی ہے کہ میں مصنف کے فکری تغفیر پر اپنی اس کراہت کا اظہار کر دوں جس سے اس کتاب کے مطالعے کے دوران مجھے دو چار ہونا پڑا ہے۔

یہ ایمان کا لفظ جو میں کہہ گیا ہوں اور شاید غیرت کا لفظ بھی جو میں نے لفظ ایمان کے متصل استعمال کیا ہے، مصنف کے ہاں کوئی معنی نہیں رکھتے۔ خدا، انبیاء، صحف آسمانی، اخلاقی ضابطے، جو دین کی اساس پر قائم ہیں۔ اور اک، حسن، عشق حتیٰ کہ جلت بھی اور ہروہ وجود یا منع جہاں سے خوب صورتی بہوت سکتی ہے، اسے مصنف علم کی روشنی میں پر کھنا چاہتا ہے، یہ جانے بوجھے بغیر کہ علم جلت کے اور اکر کے بغیر اور جلت علم کی روشنی کے بغیر فقط ایک وابہے کے سوا کچھ بھی نہیں ہے۔ مصنف کا اصرار ہے یہ سارے مرحلے بصارت اور عقل کی کسوٹی پر پرکھ کر طے ہو جائیں۔ حالانکہ اس کے لئے بصیرت کی بھی ضرورت ہوتی ہے۔ جس کا نتیجہ یہ اکتا ہے کہ علم کی روشنی کی چکاچوند سے اس کی آنکھوں کی زہی سی بصارت بھی چھپ کی

ہے اور وہ روشنیوں کی زد میں ہوتے ہوئے بھی دیکھنے پر کھٹے حتیٰ کہ محسوس کرنے کی صلاحیت سے تھی ہو چکا ہے۔ مجھے مصنف سے پوری ہمدردی ہے مگر ایسا تو ہوتا ہی ہے، یہی قانون فطرت ہے اور شاید ایسے ہی لوگوں کے بارے میں میرے پیارے خداوند کرم نے ”صم بکم عم فهم لایر جعون“ کے الفاظ استعمال کئے ہیں۔

”تصور خدا“ میں مصنف نے کوئی فکری اضافے نہیں کئے۔ وہی باتیں، جواب تک دہریئے دہراتے آئے ہیں، مصنف نے بھی دہرا دی ہیں۔ جلیل عالی صاحب اور مصنف دونوں گواہ ہیں کہ کتاب پر گفتگو کا یہ پروگرام میں نے کتاب دیکھے بغیر ہی طے کر دیا تھا۔ کتاب جوں جوں پڑھتا ہوا آگے پڑھتا گیا مجھے اپنا ارادہ ٹوٹتا ہوا محسوس ہوا۔ اس دورانِ ارشد محمود کے کئی ٹیلی فون آئے جن میں اس نے استفارہ کیا کہ کیا میں گفتگو کا پروگرام اب بھی کرانا چاہتا ہوں، تو مجھے اپنے رب کی طرف رجوع کرنا پڑا، جس نے مجھے ایفائے عمد کا حکم دے رکھا ہے۔ ایسے میں مجھے جناب علی کرم اللہ وجہ کا فرمان یاد آیا کہ ”میں نے اپنے خدا کو اپنے ارادوں کے نوٹے سے پچانا۔“ یہ ہے وہ تجربہ۔ احبابِ گرامی جس سے میرا خدا پر ایمان اور بھی پختہ ہو گیا حالانکہ کتاب کے مصنف نے اپنے تحریری اضافوں میں دلیل اور منطق کی بجائے جگہ جگہ قارئین کو اشتعال دلا کر انہیں ان کے ایمان سے برگشتہ کرنے کی پوری پوری کوشش کی ہے۔

مصنف کے تحریری اضافوں سے میری مراد یہ ہے کہ کتاب کا غالب حصہ ان نظریات کی جگہ پر مشتمل ہے جو مجرمو عقل پر سمجھ کرنے والے زمانہ قدیم سے کتے آئے ہیں۔ تاہم کہیں کہیں مگر بہت کم مصنف نے اپنی بات کہنے کی کوشش کی ہے۔ کتاب سائنس اور منطق کی بجائے جذباتی روئیے اور بار بار کسی ہوئی باتوں کے اعادے کی وجہ سے کوئی ثابت اثر قائم نہیں کرتی۔ سائنسی فکری بنیاد پر لکھی جانے والی اس کتاب میں اس انتہائی غیر سائنسی طرز فکر کی بنیادی وجہ جو میں سمجھ پایا ہوں، وہ یہ ہے کہ مصنف کا اپنا مطلق سائنسی علم م Hispan مطالعہ ہے۔ صرف مطالعہ ہی کو کافی سمجھنے والوں کی بابت ایڈر اپاؤنڈ نے جو کہا تھا وہ بھی سنتے جائیے۔

”کتابوں کے خلاف تعصب ان لوگوں کی حماقت کو دیکھ کر پھیلا ہے  
جنہوں نے م Hispan کتابیں پڑھی ہیں“

کتابوں کے ایک مخصوص ڈھیر سے گزرنے والا تجربہ کی لیبارٹی میں اڑاہی نہیں ہے۔ اگر وہ تجربہ گاہ میں اڑا ہوتا تو آئن شائن کی طرح اسے بھی تسلیم کرنا پڑتا کہ ”سائنس کی دنیا میں تمام نفس غور و فکر یا سوچ بچار ایک طرح کے گھرے مذہبی احساسات سے انتہا ہے اور ایسے احساسات کے بغیر سوچ بچار بھی مفید نہیں ہوتی“

مصنف کو آثار قدیمہ کی کھوج سے برآمد ہونے والے ان شواہد پر تو یقین آ جاتا ہے، جن کے مطابق دنیا میں ۵ لاکھ سال پلے قابل شناخت انسان کا پایا جانا قیاس کیا جاتا ہے اور یہ کہ مذہب کے آثار ۳۵ ہزار سال پلے ملے۔ یوں مصنف کو مذاہب کی عمر انسان کی عمر کے مقابلے میں انتہائی قلیل دکھتی ہے۔ اس کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ مصنف کو مذاہب کا پوری طرح مطالعہ کرنے کی توفیق نصیب نہیں ہو سکی۔ میں یہ بات پورے وثوق سے اس لئے کہہ رہا ہوں کہ مصنف نے پوری کتاب میں جگہ جگہ مذہبی مسلمات کی بجائے مذہبی اوہام کو رد کرتے ہوئے ایسے تاثر دیا ہے کہ جیسے سارے مذاہب اپنی اوہام کے خیر سے اٹھے ہیں تخلیق کائنات کی بنیاد پر خالق کو سمجھنے کی کوششیں اپنی جگہ سمجھنے سی، مگر مصنف ان مذہبی احساسات کی عدم موجودگی کے باعث کہ جن کی طرف آئن شائن نے اشارہ کیا تھا، جگہ جگہ فکری گمراہی اور اضداد کا شکار ہو گیا ہے۔ حقیقت تو یہ ہے کہ مذہب اتنا ہی قدیم ہے جتنا کہ انسان خود۔

مصنف نے اپنے دلائل کی بنیاد اس علم تاریخ کو بھی قرار دیا ہے جس کی دسترس چند ہزار سال پہلے تک بمشکل ہو پائی ہے۔ تاریخ کا انحصار ان تحریروں، تختیبوں اور کتبیوں پر ہے جو انسان کے ہاتھ لگے ہیں جس سے یہ التباس ہوتا ہے کہ پہلی تحریر سات ہزار برس قبل وجود میں آئی تھی۔ باقی علم الارض رہ جاتا ہے۔ ”محجرات“، ”پتھروں“ اور زمینی پرتوں میں پائی جانے والی فلورین اور تابکاری اثرات سے عمر کا اندازہ لگانے والے ماہرین نے کروڑوں سال پلے کی تاریخ کو کھوجا ہے۔ یہی وہ ناکافی علمی اساس ہے، جس پر انحصار کے باعث مصنف کو لفظ ”کن“ نے اپنے قریب بھی سمجھنے نہیں دیا۔ یہ متبرک لفظ وہ کیسے سمجھ سکتا کہ مذہب کو پرکھنے کے لئے اس نے خود سائنسی طریقہ ہی اختیار نہیں کیا۔ میں سائنس کا ایک طالب علم رہا ہوں اور سمجھتا ہوں کہ

کسی بھی قفسے کے حوالے سے آگے پڑھنے سے پہلے اس کے بارے میں کلی تفاصیل کا ممکنہ علم ضرور حاصل کر لینا چاہئے۔ جبکہ مصنف نے ”کاتا اور لے دوڑی“ کے مدداق عقلیت پرستوں نے جو کہا، اس پر ”آمنا و صدقنا“ کہہ کر کچھی پکی دلیلوں کے سارے ہر اس قدر کو مسترد کر ڈالا ہے جس کی بنیاد پر اس کائنات کا نظام چل رہا ہے یا پھر بہتر طور پر چل سکتا ہے۔

میں یہاں امامیہ کی روایت نقل کرنا چاہتا ہوں جس کے مطابق اللہ تعالیٰ نے ہمارے باپ آدم سے پہلے تمیں آدم پیدا کئے۔ ہر آدم کے درمیان ایک ہزار سال کا عرصہ گزرا پھر دنیا پہچاس ہزار سال تک ویران رہی۔ پھر پہچاس ہزار سال تک آبادی ہوئی اور ہمارے جداً مجدد پیدا ہوئے۔ شیخ اکبر ”فتوحات“ میں لکھتے ہیں ہمارے آدم سے چالیس ہزار سال پہلے ایک اور آدم تھے محمد بن علی الباقر سے روایت ہے کہ ہمارے جد آدم سے قبل دس لاکھ آدم یا ان سے بھی زیادہ پیدا ہوئے۔

انسانی علوم کے سارے دلیلے نسل انسانی کی مکمل کثریاں ہی دریافت نہیں کر سکتے تو بھلا کائنات کی مکمل تفہیم کیسے کرتے۔ انسی علوم پر انحصار کرتے ہوئے مصنف کے ساتھ ایسے حادثے کا پیش آجاتا کہ جس کے نتیجے میں انہیں ”کھیر ٹیڑھی“ لگئے، بالکل قدرتی امر ہے۔ تخلیق انسانی کے آغاز کی تفہیم الہامی علوم، ایقان اور اوراق کے بغیر ممکن ہی نہیں ہے۔

مصنف اس بات پر بڑا پر جوش ہو جاتا ہے کہ ڈارون کے نظریہ ارتقا کے ذریعے انسان سے اشرف الحلوقات کا تخت چھین لیا گیا ہے اور ایسا اس امکانی دلیل کے باعث ہوا ہے، جس کے مطابق انسان کو غیر انسانی اور نیم انسانی حالتوں کے مختلف مدارج سے گزرتے ہوئے مرتبہ انسانیت پر پہنچنے کی ماہیت بتایا گیا ہے اور یہ کہ اس تدریجی ارتقا کے طویل خط میں کوئی نقطہ خاص ایسا نہیں آتا، جہاں سے غیر انسانی حالت کو ختم قرار دیا جائے اور نوع انسانی کا آغاز تسلیم کیا جائے۔

ذمہ بھی نقطہ نظر اس سے قطعی مختلف ہے اور وہ یہ ہے کہ انسانیت کا آغاز خالص انسانیت سے ہوا۔ مصنف نے اعتراض کیا ہے کہ ایک ایسے نظریے کے لئے کہ جو تخلیل کی بنیاد پر قائم کیا گیا ہے، اس نظریے کو رد کیسے کیا جا سکتا ہے، جو

سائنسی بنیادوں اور دلیلوں سے ثابت ہے۔ یہاں مصنف سے میرا ایک سوال ہے کہ کیا انی الواقع ڈارون کا نظریہ ارتقا سائنسی دلائل سے ثابت ہو چکا ہے۔ سائنس سے محض جذبیاتی انس رکھنے کے باعث ممکن ہے، وہ نیم پختہ دلائل کی بنیاد پر ایک دیوار کھڑی کرنا چاہے، مگر یہ ایک ثابت شدہ علمی حقیقت ہے کہ لفظوں اور ہدایوں سے برآمد ہونے والا یہ نظریہ ایک نظریہ ہی ہے۔ اس کے لئے دیئے جانے والے دلائل محض دلائل امکان ہیں۔ یوں سائنسی کارکن بجا طور پر یہ کہتے ہیں کہ ڈارون کے نظریہ کا بھی اتنا ہی امکان ہے جتنا براہ راست تخلیق کا امکان ہے۔

میرا مقصد گفتگو کو آغاز دیتا تھا۔ مگر کتاب گمراہ کن فکری تضادات سے اس قدر بھری ہوئی ہے کہ یہ سطریں جو مصنف کی موجودگی میں پڑھ رہا ہوں، از خود نوک قلم ہو گئیں۔ خصوصاً "اقبال کی فکر اور فلسفہ کی جو متعینہ تشریح کی گئی ہے، اس سے مصنف کا فکری بعض تجھ نظری یا پھر فلکری پس ماندگی پوری طرح عیاں ہو گئی ہے۔

(یہ تحریر "تصور خدا" کے مصنف کی موجودگی میں پڑھی گئی۔ تقریب میں پروفیسر فتح محمد ملک، جلیل عالی، مٹھا یاد، ڈاکٹر انعام الحق جاوید، احمد جاوید، ڈاکٹر نوازش علی، وحید رانا، امجد طفیل، ڈاکٹر راشد شیخ، میر تھا یوسفی اور کئی دوسرے اہل قلم شریک تھے۔ بعد میں بھرپور گفتگو ہوئی جو ماہنامہ "افتخار ایشیاء" کے نومبر ۱۹۹۸ء کے شمارے میں شائع ہو چکی ہے۔)



---

غیر معمولی شخص کو یہ حق حاصل ہوتا ہے کہ وہ اپنے ضمیر کے مطالعہ حد  
سے گزر جائے۔  
(دستوفیک)

## قلزمِ شفاف

وہ ساتواں دن تھا۔

چھ دین جو گزر چکے تھے ان کا قصہ بھی یوں الگ ہے کہ ان کی ایک ایک ساعت، سرور کے نور سے چاروں کھونٹ جملگائے دیتی تھی۔

اللہ اللہ یہ نور کا عالم  
جلوہ کوہ طور کا عالم

مکہ مکرمہ میں لگ بھگ دوسو کے قریب معززین جمع تھے۔

پچ میں آگ کے شعلے آسمان کی ست پک رہے تھے کہ رواج تھاخوشی کا اہتمام کرنا ہوتا، تو وسط میں آگ جلالی جاتی تھی۔

بہت پُر تکلف دعوت تھی انواع و اقسام کے کھانے بجے تھے اور اہل محفل لطف انداز ہو رہے تھے۔

ایک طرف سے قریش کے سردار عبدالمطلب برآمد ہوئے، آمنہ ملی کامبارک چڑاںوں نے محبت اور احتیاط سے بازوں میں سمیٹ رکھا تھا۔

دعوت سے لطف انداز ہونے والوں کے ہاتھ رُک گئے، نگاہیں جناب عبدالمطلب کے چہرے پر جم گئیں۔ ایک دھنک تھی جو ان کے چہرے پر برس پڑی تھی۔

تحوڑا سا آگے بڑھ کر وہ رُک گئے، پچ کو حاضرین کی سمت آگے بڑھایا اور کہا:

”یہ میرے عزیز ترین بیٹے عبد اللہ کی نشانی ہے اور یہ محفل اسی خوشی میں بھی ہے۔“

عبدالمطلب ایک ایک کے پاس جاتے اور چہ بُس کی نگاہوں کے سامنے کر دیتے۔ جو بھی دیکھتا، بُس دیکھتا ہی رہ جاتا۔ کوئی پچ کے غیر معمولی شُن کی تعریف کرتا تو جناب عبدالمطلب کا سیر و خون بڑھ جاتا تھا۔

عقيقة کی اسی محفل میں کسی نے پوچھا، اے کعبے کے متولی اس ذریتیم کو ہم کس نام سے پکاریں گے۔ اس کے جواب میں جناب عبدالمطلب نے جو کہا اسے میں مختصر ترین نعت قرار دیتا ہوں، پہلی نعت جو اگرچہ صرف ایک لفظ پر مشتمل ہے مگر یوں ہے کہ جد کو نین میں روح کی طرح زندہ و متحرک ہے۔

جناب عبدالمطلب نے ایک لفظ کی نعت کی تھی تو دونوں ہونٹوں نے دو، دوبار ایک دوسرے کو محبت سے چوما تھا، آپ بھی یہ نعت ادا کر کے دیکھیں، آپ کے ہونٹ بھی اسی وار قلّی سے گزریں گے۔

”محمد“

جی ہاں۔۔۔ ”محمد“

ایک اور نام جو آپ کو رب العالمین نے افلاک پر دیا تھا، وہ ”احمد“ تھا۔

یہ بھی تو ایک لفظ کی نعت ہی ہے۔

حمد سے واقع علی المفہول احمد۔

لفظ ”محمد“ سے اگر حمد کی کثرت ظاہر ہوتی ہے تو ”احمد“ سے حمد کی صفت اور کیفیت۔

اولین ساعتِ سعید سے لے کر آج کے لمحہ گریزاں تک میرے آقا کی نعت کی جارہی ہے اور کسی جاتی رہے گی کہ خود خداوند کریم نے آپ کے ذکر کو بلعدی عطا کی ہے۔

ورفعنا لک ذکر ک

تاہم اہل علم متفق ہیں کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ نے پہلی بار مدحت محمدؐ کے لئے لفظ نعت استعمال فرمایا تھا۔ آپ کے الفاظ مرچع شامل ترندی میں ملاحظہ کئے جاسکتے ہیں جو کچھ یوں

یہاں مجھے ممتاز حسن سے مکمل طور پر اتفاق ہے کہ:  
”ہر وہ شعر نعت ہے جس کا تاثر ہمیں حضور نبی کریمؐ کی ذات گرامی  
کے قریب لائے۔“

تاہم یہیں مجھے نواب دہلوی کی ایک بات بھی دہرانی ہے، وہ کہتے ہیں:  
”نعت گوئی آسان بھی ہے اور مشکل تر بھی۔ آسان تو ان شعرا کے  
لئے جو مبالغہ کریں یا نعت کیسیں اور ہو جائے حمد۔ یا غزل کا ہام نعت  
رکھ دیں۔ اور مشکل ان کے لئے جو پابندِ حد ہیں۔ مشکل ترانے کے لئے  
جن کی نگاہ میں حد نے آگے بڑھنا سوئے ادب اور پیچھے ہٹانا ترکِ ادب  
ہے۔ غرض نعت کا مقام عجب مقام ہے۔“

**ہقول جگر:**

”اللہ اگر توفیق نہ دے، انسان نے بس کا کام نہیں۔“  
عثمان نا عالم وہ عالیٰ نخت ہیں جنہیں رب کریم نے نعت کی توفیق سے نوازا ہے اور کرم خاص یہ  
ہوا ہے کہ وہ پابندِ حد ہیں۔ میں نے ”روح کو نہیں“ کی ایک ایک نعت کو کامل یکسوئی اور محبت  
سے پڑھا ہے، واللہ کیا حلاوت و شیرینی ہے، کیا عشق و مسی ہے۔ میں پڑھتا گیا اور میرے دل  
پر یقین اترتا گیا کہ عثمان نا عالم کے قلب اور قلم کو خداوند کریم نے عطر و عنبر سے دھویا ہے  
تبھی تو کوثر و سلسلہ ساتھ کرہ یوں رواں ہو گیا ہے کہ روح تک سیراب ہو جاتی ہے۔  
یہ جا کہ لا محدود صفات و برکات کی حامل ذات کا مذکورہ کسی محیط میں نہیں آسکتا  
تاہم اس واصفِ شانِ رسالت نے عقیدت و محبت اور عشق و مسی کے جو پھول مرکائے ہیں وہ  
دور تک اور دور تک ادب کے ایوانوں کو معطر رکھیں گے۔ نا عالم کو اپنے اس ہنر پر فخر ہے، جو  
طور پر ہے اور ہونا بھی چاہئے کہ ان کا حرف حرف صدق کے پانیوں سے باوضو ہو کر کاغذ پر اترتا  
ہے، یہ عطا تو کسی کسی کے نخت آسان کا ستارہ بنتی ہے۔

واصفِ شانِ رسالت ہوں، مرا ایک ایک اک لفظ  
کنج فردوس میں تغیر محل کرتا ہے

O

آپ کی شان کہ محبوب خدا کے ٹھمرے  
میری یہ شان کہ ہے آپ سے نسبت مجھ کو

○

چین مانگا ہے نبی سے نہ شفا مانگی ہے  
درد الفت میں ترپنے کی دعا مانگی ہے

عثمان ناعم اپنے رکھاؤ کے اعتبار سے اسم بامگی ہیں۔ گفتگو میں ایک دھیرج ہے اور ایک  
ٹھمراؤ۔ تاہم انہیں پڑھیں تو لفظوں کی نشست و برخاست اسی ناعم کو ناعم بھی ہنا دیتی ہیں۔  
ناعم کے معنی اگر نرم و نازک کے ہیں تو ناعم خوشحال کو کہتے ہیں۔ فن کی دولت

جس فراوانی سے ناعم کو عطا ہوئی ہے وہ اس حوالے سے ناعم بھی ہنا دیتی ہے تاہم ناعم کا  
ایک اور معنی رسی کو مضبوطی عطا کرنا کے بھی ہیں۔ مصر عوں کورسی کے مصدق سمجھ لیں تو  
جو چستی، روائی اور مضبوطی اس ناعت نے اپنی نعت کے ایک ایک مصريع کے لئے اہتمام کی  
ہے وہ اسی کا اختصاص بتتی ہے۔ یہیں یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ وہ جو خداوند کریم نے  
واعتصمو بحبل اللہ جمیعاً ولا تفرقوا کہا ہے اسی رسی کے ریشے نعت ناعم میں ٹھے  
ہیں۔

رموز "آلیہ عن" جس کی ذات ہے ناعم  
سرور وعدہ "قالو علمی" کی بات کرو

محبوعی اعتبار سے دیکھیں تو ناعم کی نعت میں جوشی عقیدت اور خلوص جذبات کے مرصع  
مضامین بے افراط ملتے ہیں۔ تاہم یہ امر خوش آئند ہے کہ عشق و شیفتگی کے سبب نہ تو وہ  
مضامین تنفسیات ہوئے ہیں جو جدید نعت نگاری کو عصری حسیت سے ملاتے ہیں اور نہ ہی فنی  
لوازم کو دھیان سے او جھل ہونے دیا گیا ہے۔

دلوں سے خوف دنیا محوك کر دیتی ہیں لمحوں میں  
شہ کون و مکاں کی چاہتیں بے باک کرتی ہیں

○

تکمیل کو پہنچتے ہیں :

”آپ پر یکایک جس کی نظر پڑتی ہے اس پر رُعب طاری ہو جاتا ہے۔

جو آپ سے ربط بڑھاتا ہے محبت کرنے لگتا ہے۔ آپ کانعت گو کرتا

ہے آپ سے پہلے آپ سادیکھانہ آپ کے بعد آپ سا ہو گا۔“

محققین کا کہنا ہے کہ نعت کا لفظ اپنی تکمیل کے روز ہی سے وصف کے مفہوم کے لئے مختص رہا ہے۔ ان ا Laundry نعت کو ایسی ہستی سے منسوب کرتے ہیں جو نہایت خوب و اور حسین و جمیل ہو۔ صاحب قاموس اللغات نے وضاحت کی ہے کہ نعت خال و خدا و جسمانی خوبیوں کے بیان کے لئے جبکہ ”صفت“ افعال کے بیان کے لئے ہے۔ احادیث مبارکہ میں بھی یہ لفظ صفتِ محمود کے معنی دیتا ہے۔

ہمارے ہاں اردو میں عربی کا یہ لفظ فارسی سے ہو کر آیا ہے۔ لیکن یوں کہ میں اپنے تخصیصی معنی کے لئے ہی وقف ہو گیا ہے۔ تاہم اس کے مفہوم میں اتنی وسعت پیدا ہو گئی ہے کہ اس میں وصف کے معنی بھی ساگئے ہیں۔

عثمان ناعم کے مجموع ”روح کو نہیں“ میں اگرچہ عربی میں مرонج رہنے والے نعت کے مفہوم کی ذیل میں آنے والے مضامین کثرت سے ملتے ہیں تاہم دوسرے نئے مضامین بھی کچھ اس شان اور جمال سے آئے ہیں کہ اپنے اندر بے پناہ ارثائیگزی کا وصف رکھتے ہیں۔

آہاں آنکھ کیا دکھائے گا  
نر پہ جب سائبان محمد ہیں

O

ہر گام پر ہے جبر کی یورش نئی نئی  
آقا علاج گردش حالات چاہیے

O

شب کی ظلت ہے بیباں کا سفر ہے مولا  
میں بھٹک جاؤں نہ رستے میں اجالا سمجھئے

جبر کی سر پر کڑی دھوپ ہے چھائی کب سے  
کبھی سایہ دامان رسول عربی

جاکہ عشق، شیفتگی اور محبت کے مضامین جہاں جہاں آئے ہیں والہانہ اور وارفہ آئے ہیں مگر سلیقہ دیکھنے کے کہیں بھی یہ مضامین بنائے ہوئے نہیں لگتے بر جستہ ویر محل آئے ہیں، یوں جیسے ناعم کے باطن نے انہیں ایسے ہی تشكیل دیا تھا اور بعینہ قلم پر اترے تھے۔ یہی قرینہ وہاں بھی نظر آتا ہے جہاں رسالتِ نعم کے فضل و شرف کو نعت کا موضوع بنایا گیا ہے یا پھر آج کا نوحہ آنجناہ کی سر کار میں پیش کر کے اصلاح احوال کی خواہش کی گئی ہے۔

نعتِ ناعم کے متعدد اوصاف میں سے ایک نمایاں و صفت یہ بھی بنتا ہے کہ فقط جدید ہونے کی لک میں یہ روایت کی باغی نہیں ہوئی۔ فارسی اور عربی کے علاوہ ہندی تراکیب سے استفادہ کیا گیا ہے تاہم بلا سبب اُن کی وضع نو میں بُجُب رکھنے کا اہتمام نہیں کیا گیا۔ مقدس اور معتر لفظوں کو تلاش کرنے اور انہیں تنگینے کی طرح جڑنے کا قرینہ ملتا ہے لیکن مصر عوں کو مکلف تراکیب اور مصنوعی و آرائشی صنعتوں سے آکودہ نہیں ہونے دیا گیا۔ فنی چیختگی کے باوصف نعت کا ایک ایک مصر عد اپناو قار، لقدس اور جمال حال رکھتا ہے۔ زبان شیریں، شگفتہ اور بے ساختہ ہے جبکہ مضمون آفرینی عمده اور تازہ۔ سب سے بڑھ کر یہ کہ ناعم کی نعمتوں کے ایک ایک حرف میں ان کا اپنا دل دھڑکتا ہے۔ حضوری سے پڑھنا نصیب ہو تو یہی دل اپنی دھڑکنیں پڑھنے والے کے سینے میں منتقل کر دیتا ہے۔

عجیب دل ہے کہ میرے آقا کی محبت میں کناروں نے بھی چھلک رہا ہے۔

مجھے ناعم کی قسم پر رشک آتا ہے۔ آنا بھی چاہئے کہ یہ بخت تو کسی نصیب والے کے ہی ہو سکتے ہیں۔ دعا گو ہوں کہ خداوند کریم ہم سب کے دل ایسے ہی قلزم شفاف سے کناروں تک

ہزدے۔





نئے سال کی پہلی دعا  
آؤ دانش دانش کھیلیں  
لکھی لکیر دی  
ٹھاکھت کیسے ہو؟

## نئے سال کی پہلی دعا

اے خدا!!

اے ختہ بدنوں میں صوت، صوت میں بیان اور بیان میں تخيّل کی مقدس اذان  
رکھ دینے والے خدا!!

اے کہنے سال کے مردہ ٹھنڈھ پر ازال سے روائ، وقت کی نئی حیات کو نیل کا گنجینہ  
جزئے والے خدا!!

ہماری بصارتوں کے بند جزوں کی گریں کھول اور سماعتوں کو لفظوں کی زنگار کرنوں  
سے محفوظ رکھ جو ہمارے مقدر بدنوں کے بیچ کب سے اب تک گونج بھرتے رہے  
ہیں۔

اے خدا!!

لحوں کے دست آئندہ میں ہمارے ہونے کا مقدر لکیر دے!  
مقدار پر تنے مسلسل رات کے نائلے کو امید کی چنگاریوں سے روشن رکھ۔  
چنگاریاں، کہ جو وقت کے راکھ دانوں میں نئے مفہوم کا الاؤ بن کر ابہام کی مرطوب  
اور نامہربان ہوا کو نیلے فلک کی بے کنار و سعتوں کی گچھائیں اچھال سکیں۔  
اے رات کی خوشبو کے کھیت بدن میں آس صح کی ہری بھری فصل اگانے والے خدا،  
میرے خدا!!

بخت سورجوں کو وہ رنجیں عطا کر کے مرادوں کے نہرے خوشبوں کے ریلے حیات  
افراء دانوں سے ہمارے خالی بھڑو لے بھر جائیں۔

بے تعبیر خوابوں کے نرداں پر ہانپتی شعلہ سی عورتوں کو راکھ ہونے سے محفوظ رکھ۔  
منگالی کے شوکیسوں میں بچے سانس کھلونوں کو طلب کی لچائی نظروں سے کشید کرتے  
کوئی بچوں کے روشن چروں کو مایوسی کی گرد سے بچا!

اپنی نا آسودہ خواہشوں کو کھو کھلے بدنوں میں دفن کر کے عیاش حکمرانوں کو تعیشات کی  
فراء ہمی کا ایندھن بنتے دفتروں کے مشقت کدوں میں فانکلوں کی خالی پیکیاں پینے والوں  
کے چروں سے بستے شفاف پینے کے تقدس اور روانی کو بحال رکھ اور انہیں طویل  
دنوں کی نہ ختم ہونے والی آخری تاریخوں کے پل صراط پر نگئے قدموں چلنے کے عذاب  
سے بچا!

ترازو تو لتے ہاتھوں اور ان ترازوؤں میں تلتے بدنوں کو رزق حلال کا کھنکتا سکہ عطا  
کر۔

اور ہوس کی کھٹ کھٹ چلتی کھڈیوں پر تنی کھدر میں طماتیت کے دھاگے کا تانا بانا  
ڈال۔

اے حرف جیسی مقدس نعمت کو خلائق کا بدن دینے والے خدا!!  
میرے اپنے خدا! گلشن حیات کی نو خیز کلیوں کو انہی حروف کے رس کی خوشبو عطا کرنے  
والے معلوموں کے بخت کو زندگی کی بے معنویت سے بچا اور انہیں نیمتی کے خرابے  
میں گم ہونے سے محفوظ رکھ۔

اختیار کی ڈور کا گولہ لا محدود اختیار کی خواہش کی شہوت سے چور بدنوں والے کار  
پروازوں کی پیش سے دور رکھ۔

لو کے عذاب پانیوں سے دکھوں کا آنا گوندھتی ماوں کی بھکوں کو بھوک کے خالی پن  
کے سفاک سائے سے بچا۔

میب خوابوں کی چھابریاں سجائے مغلوک الحال بچوں کے ڈھانچہ بدن باپوں کے سینوں  
سے چٹی بوسیدہ بنیانوں کی اجاڑ جیبوں میں خوش فہمی کے سکے رہنے دے۔

سنری عمروں کے کانزوں پر روشن مستقبل کی عبارتیں لکھنے والے نوجوانوں کے کاٹھ

بدنوں کو مایوسی کی آنچ سے محفوظ رکھ اور ان کے ہاتھ انبوہ کے آئین کی شیش لگنے سے پہلے لیل و نمار کی گردشوں کی طنابیں دے دے۔

اے زمینوں اور زمانوں کے بیچ فاصلوں کو رکھنے والے خدا!!

اے قدموں کے بیچ مسافتوں کا ذوق اور جوش رکھنے والے خدا!!

اے بدنوں کے بیچ فاصلے سینے اور ذہنوں کے بیچ مسافتوں کو باشے کی امنگ رکنے والے خدا!!

بے سفر دوریوں کے عذاب سے محفوظ رکھ۔

بپھر مسافتوں کے دکتے جنم سے پناہ دے۔

اے روح کو بدن اور بدن کو لہو دینے والے خدا!!

اے لہو میں روانی اور روانی میں دل کی دھڑکنیں رکھنے والے خدا!!

اے دھڑکنوں میں ہمکتے جذبے اور جذبوں میں خوشبو رکھنے والے خدا!!

ہمیں بدنوں پر کلبلا تی اور خلیہ در خلیہ پتی نفرتوں سے بچا۔

لامج اور حسوس کی مفہومت سے لمحزے بدنوں کو صدق کے مطہر گرم پانیوں سے پاکیزہ فرم۔

گونگے گمراہ ضبط کو تامانوس راستوں کی لاکھڑاہٹ سے پہلے سنبھل جانے کا اذن دے۔

جهالتوں کے محیط گندوں میں علم کی مقدس اذان کی گونج بھر دے۔

تاریک مختنی راستوں پر رواں تھکے قدموں سے نجات مسافتوں کی گرد جھاڑ لینے کی توفیق عطا کر۔

اے خدا!!

اے اجاز آنکھوں میں خواب بھرنے والے خدا!!

ہمارے خواب خزانوں کو کرم زدگی سے بچا۔

اے خدا!!

اے ہواوں کے ہاتھ سندیے بھینے والے خدا!!

ہمارے صحنوں کے جس پر اپنی سوت سے آنے والی ہوا کے درتیچ کھول۔

اور اس مقدس ہوا کو خوف اور ہراس کی چھینک جھانجھروں سے محفوظ رکھ۔

اے خدا!!

اے خودی کی عطا سے نوازے والے خدا!!

ہمیں پاکیزہ خودی اور بیکار اتنا کے پیچ تیز کا شعور دے۔

ہمیں حوصلہ دے کہ اپنے بھنوں کے درمیان اساری گئی فاصلوں کی ساری دیواریں  
گرا دیں۔

اے خدا!!

اے محبتون کے خدا!!

نفرت کی اکڑی انگلیوں پر چلتے جھولتے بدنوں کی معلق ایڑیوں کو یقین کی وہرتی عطا کر۔  
اے خدا!!

اے بلندیوں کے خدا!!

ذلت کی چوٹیوں کی سمت مسلسل رواں ہم بے تو قیروں کو نام نہاد بلندیوں سے منہ کے  
بل گرنے اور کرچی کرچی ہونے سے بچا۔

اے پھر زبانوں کو بیان کی ملامت دینے والے خدا!!  
بیان کی ملامم زمین پر مفایہم کی گھنی فصل آگا۔

مفایہم کی فصلوں کو آفاق کی وسعتوں اور کائنات کے بھیدوں سے بار آور کر۔  
اے اپنے نافرمانوں کو بھی سلطنتوں کی تو قیر دینے والے خدا!!

رحم مادری زمین کا جرثوموں کی طرح لوپیتے بیٹوں اور بیٹیوں کے دلوں میں اپنی اس  
مادر شفقت کی محبت ڈال دے۔

اس محبت میں جوش اور جذے کی ہمیشگی رکھ۔

اسے بے حسی اور تاہل کے گھن سے بچا۔

اس کے لئے کچھ کر گزرنے کے خواہش بدن کی ہڈیوں میں عزم کے گودے کو بیکاری  
کی دیکھ سے محفوظ رکھ۔

اے ساری صدائیں سننے والے خدا!!

ہماری معدوم ہوتی دم توڑتی صداؤں۔

اور ہمیں بے مشروط آزادی کی دولت سے نواز۔

نگ زمین کو کشادہ کر۔

ڈوب چکے حوصلوں کو رخصیں دے۔

امید کی پیاسی زبانوں کو عطا کی چھاگل عطا کر۔

بدنوں اور شعور میں پڑی خواہشوں کی گرہوں کو کھول۔

ماہیوں کے پامال راستوں پر راستی کی کرن پھوار برسا۔

انے لمحوں کے بخت تخلیق کرنے والے خدا!!

آنے والے لمحوں کو گزر چکے لمحوں سے مختلف کر۔

انیں نہ ٹلنے والے عذاب لمحوں کی پچھلی پیریوں کے آسیب سے بچا۔

اے خدا!!

اے ختہ بدنوں میں صوت، صوت میں بیان اور بیان میں تخلیل کی مقدس اڑان

رکھنے والے خدا!!

ہمارے تخلیل کی اڑان میں مقدس خواب رکھ دے۔

اور ان خوابوں کو تعبیر کی امید سے اجال دے۔

— آئیں —



---

میں تخلیل کو حقیقت کی تخلیق کا ذریعہ سمجھتا ہوں اور یہ کہ تخلیق کا سر چشمہ آخری تجزیے میں حقیقت ہی ہے۔ (گبر سل گارسیا مارکین)

## آو دانش کھیلیں

سنتے پڑھتے کچھ دانش کی باتیں از خود یادداشت کی پوٹلی میں بندھے چلے جاتی ہیں۔ کبھی کبھی جی چاہتا ہے، ادھر ادھر سے محفوظ ہو جانے والے لفظوں کو ایک نئی ترتیب دی جائے یا پھر پہلے سے موجود ترتیب کو یوں ہی لکھ کر ڈالھایا جائے۔ آج کی یہ ساعتیں کچھ ایسی ہی ساعتیں ہیں اور کیا مصائب ہے اگر ان لمحوں کو دانش دانش کھلنے کیلئے وقف کر دیا جائے۔

○ کسی کی طویل عمری کا یہ مطلب بھی ہو سکتا ہے کہ ملک الموت نے

بھی اسے ناکارہ سمجھ رکھا ہے۔

○ چھوٹی سچائی بولنا سکھاتی ہے اور بڑی سچائی خاموشی۔

○ کوئی بھی بات اس وقت تک محترم ہے جب تک وہ زبان کے نیچے

ہے۔

○ مکمل اعتقاد کم علمی ہے اور مکمل بے اعتقادی بربادی۔

○ خاموشی نادان کے لئے پناہ گاہ اور دانا کی زینت ہے۔

○ غصے کی ابتداء حماقت اور انتہا ندانہست ہے۔

○ صبر وہ گھوڑا ہے جو دور تک ساتھ رہتا ہے۔

○ پیشہ انسان کو ذلیل نہیں کرتا، انسان پیشے کو ذلیل کرتا ہے۔

○ سچ وہ پوشاک ہے جو ہمیشہ اجلی رہتی ہے۔

- بزدل دوست سے زیادہ بہادر دشمن کو قریب جانو۔
- بہترن سبق ہر بدقین غلطی میں پوشیدہ ہوتا ہے۔
- دوسروں کے عیب مت سنو ورنہ دوسرے تمہارے عیب سنیں گے۔

- مشکلات گھاس کی طرح ہوتی ہیں، نہ کافنو تو بڑھے چلی جاتی ہیں۔
- مایوسی سے بڑھ کر تمہارا کوئی اور دشمن کون ہو سکتا ہے۔
- خوب صورت لفظ اس پھول کی طرح ہوتا ہے جو کافنوں بھری شاخ کو پرکشش بنادیتا ہے۔
- جو دوسروں کو خوشی دیتا ہے غم اس سے خود بخود کرتا نہ لگتے ہیں۔
- جھوٹ کی عنزت اپنی تحقیر کے متراوف ہے۔
- احسان قبول کئے جانا زبان کو گروی رکھنا ہے۔
- مبارک ہے وہ شخص جس کے پاس نصیحت کے لئے لفظ نہ ہو مگر عمل ہو۔
- بے قراری میں قرار اور براحت میں راحت ہے۔
- فراغت اور کاہلی کی کھنڈی پر ہمیشہ دکھ کی چادر بنی جاتی ہے۔
- طبع کا پیٹ فیاضی سے کبھی نہیں بھرتا۔
- روئی عقل سے حاصل ہوتی تو سارے بیوقوف بھوک سے مر چکے ہوتے۔
- زندگی کی منتظر آنکھ میں ابدی اور مکمل عکس صرف موت کا ہوتا ہے۔
- بے وقوف کے ساتھ قیام سے بہتر ہے کہ عقل مند کے ساتھ مسافرت نصیب ہو۔
- کانچ اور دل ثوٹ کر کثوار بن سکتے ہیں۔
- حسن قدرت کی خاص نقاشی ہے۔
- شک وہ درانتی ہے جو اعتماد کی فصل کا تھی ہے۔
- کچ بجشی فاصلے بڑھاتی ہے۔

- ضبط عقل کی زکوہ ہے۔
- برواشت کامیابی کا پہلا نیشن ہے۔
- وفا عطا کا دروازہ ہے۔
- صرف ایسی کوشش مفید ہوتی ہے جو مرنے کے بعد زندہ کر دے۔
- علم تقسیم کرنے والا بھی عمر پاتا ہے۔
- نیکی، نیک ارادے سے بہتر ہے۔
- ایام عمروں کے صحیفے ہیں۔
- خوب صورتی تلاش میں ہے حصول میں نہیں۔
- ملکت زبان بہت جلد پڑھنے لگتی ہے۔
- محبت ایسا عطر ہے جو دوسروں کے بدن پر گر کر ہی خوشبو درتا ہے۔
- جوں جوں زندگی کھٹکتی ہے زندگی کی حواس بڑھتی چلی جاتی ہے۔
- دوستوں کا خلوص پر کھٹکنے والا ہمیشہ تھارہ جاتا ہے۔
- اندھا اعتماد وہ خفتہ ناگ ہے جو کسی بھی وقت بیدار ہو کر ڈس سکتا ہے۔

- علم عجز کی جھونپڑی سے نکلنے تو بے توقیر ٹھہرتا ہے۔
- تمہاری سب سے بڑی دوست شیرس اور بھی زبان ہے۔
- رات چاہے کتنی طویل ہو اس کی ایک صبح بھی ہوتی ہے۔
- خوب صورتی اندر گم ہو جائے تو اسے باہر مت تلاش کرو۔
- نصیحت عاقل کے لئے غیر ضروری اور بے توف کے لئے ناقابل قبول ہوتی ہے۔
- جاہل کی جہالت سے بہت کچھ سیکھا جا سکتا ہے۔
- ہزار دوست بھی کم ہیں اور ایک دشمن بھی زیادہ۔
- ہر منزل کی راہ میں ایک سفر پڑتا ہے۔
- غم اور انسان جڑواں بھائی ہیں، ایک پیدا ہوتا ہے تو دوسرا بھی آ جاتا ہے۔
- دل کی آنکھ فقط محبت سے کھلتی ہے۔

- نہ دولت شریف بنا تی ہے نہ افلس کمینہ۔
- جب کوئی تمہاری تعریف کرے تو جان لو کہ تم نے اس کی راہ اپنا لی ہے۔
- اگر تمہارے اندر ایک بھی کمال نہیں تو جان لو کہ تم مردہ ہو چکے ہو۔
- دوستوں سے منہ موڑنے والا دشمنوں کو دعوت دیتا ہے۔
- نفرت سلطان کی طرح ہے نہ کھرچو تو شاخ در شاخ بڑھتی چلی جاتی ہے۔
- زندگی کو محبت اور آدراش پر ترجیح دنا گویا زندگی کی موت نہ ہے۔
- اندھا وہ ہے جو خود پر نظر نہ ڈال سکے۔
- عقل کی زکوٰۃ جاہلوں کی بات پر تحمل ہے۔
- حکمت کا درخت دل کی دھرتی پر آتا ہے دماغ میں نشوونما پاتا ہے اور زبان پر پھل دیتا ہے۔
- ہر گناہ پسلے پسل مکڑی کے جال کی طرح باریک ہوتا ہے۔
- دور تک چھلانگ لگانے کے لئے چند قدم پیچے ہٹاہی پڑتا ہے۔
- اپنے ماضی پر نہیں ہی ارتقاء ہے۔
- ایمان سے زیادہ توکل ناشاد کرتا ہے۔
- خوابوں کے اندر زندہ مت رہو خوابوں کو اپنے اندر زندہ رکھو۔
- تیز رفتاری سے سفر کرنے والے تحک کر بیٹھ جائیں تو ان کی اپنی اڑائی دھول ان پر پڑتی ہے۔
- اپنے متعلق کچھ مت کہہ یہ کام دوسروں کے کرنے کا ہے۔
- سب سے بڑا فخریہ ہے کہ فخر نہ کیا جائے۔
- جہاں تم ہو یہ اہم سی مگر اس سے اہم یہ ہے کہ تم جا کدھر رہے۔

## کلی کلیر دی... .....

”قلم کلی--- یہ کیا نام ہوا؟“؟

اے اعتراض تھا جو میری تحریروں کی پہلی قاری بھی ہے اور ناقہ بھی  
میں نے کہا۔۔۔

”تمہارے نزدیک قابل اعتراض فقط قلم ہے یا کلی  
کرنے لگی

”قلم بھی اور کلی بھی۔۔۔“

”دونوں۔۔۔ مگر کیوں؟“؟

میں نے وضاحت چاہتے ہوئے مزید کہا۔۔۔

”قلم تو مقدس امانت ہے“

کہنے کہی۔۔۔

”اپنے بت میں ”بے“ کو ”تھا“ سے بدل لو۔۔۔“

میں۔۔۔ ابھی اسے دیکھا تو اس نے کہا۔۔۔

”اب قلم بکتا ہے اور اپنے داموں بکتا ہے۔۔۔ کبھی مقدس امانت تھا، اب تو ایک

جس بے بننے والی، حفظ بننے والی“

میں نے احتجاج کرنا چاہا۔۔۔

“دُمگر میں تو....”

”قلم کی عظمت، قلم کی حرمت وغیرہ وغیرہ..... تم ادیب لوگوں کے پاس بانجھ لفظوں کا کتنا ذخیرہ ہوتا ہے، بے دریغ استعمال کرتے ہو۔۔۔۔۔ بغیر سوچے سمجھے۔۔۔۔۔“  
اس نے نوک کر کما اور اینی بات مکمل کئے بنا چھوڑ دی۔

میں جھینپ گیا۔۔۔ موضوع بد لانا چاہا

”اور کلک پر کیا اعتراض ہے تمہارا۔“

اس کی آنکھیں ماضی کی یادوں تلے بند ہونے لگیں اور ہوت میٹھے لفظوں کی لذت  
جائیں گے

”کلی کلیر دی“

”پک میرے ویر دی.....“

میں اسے خواب کے برزخ سے حقیقت کی نسلکاخ زمین پر کھینچ لایا۔۔۔

”تم سے کلی پر اعتراض کی بابت پوچھا تھا اور تم بچیوں کی طرح کلی گانے لگی“

”ہاں یہی تو اس لفظ میں خوبی تھی کہ مجھٹے بچپن کی انگلی تھما دیتا تھا“

اس نے یہ کہا تو میں نے بدلا اتارنا چاہا۔

"اپ تم "تھا" کو "ہے" سے بدل لو"

وہ ہنس دی اور ہنستی چلی گئی حتیٰ کہ اس کا بدن دھرا ہو گیا اور آنکھوں سے آنسو چھلک پڑے۔ پھر یک لفخت یوں چپ ہو گئی کہ سارے میں سنانا قسمتے لگانے لگا تھا۔ میں اسے حیرت سے تک رہا تھا اور سنجیدگی اس کے چرے پر کلی کھیل رہی تھی۔ کہنے لگی:-

”تم نے اپنے بچوں کے چہروں کو کبھی غور سے دیکھا ہے؟“

میں اس غیر متوقع سوال پر بوکھلا گیا اور جلدی جلدی یاد کرنے لگا کہ کب دیکھا تھا غور سے۔ میرے چہرے پر سوچ مکڑی کا جالا دیکھ کروہ کرنے لگی۔

”تمہیں کب فرصت ہے اس کی، تمہارا دفتر ہے، تمہاری کتابیں ہیں، کپیوٹر ہے، انٹرنیٹ ہے، دوست احباب ہیں، پارٹیاں اور آٹھنگ ہے۔ تمہارے اپنے معمولات ہیں۔ ایسے میں تمہارے پاس وقت کماں کہ بچوں کے چڑے غور سے دیکھ سکو تمہاری

نظرس تو میرا چہرہ بھول ہی گئی ہیں۔"

میں شرمندہ ہو گیا۔ مجھے اس حالت میں دیکھ کر وہ کہنے لگی۔

"شرمندگی کے بیچ بو کر ہم نے پچھتاوے کی فصل کے سوا اپنی آنے والی نسل کے لئے اور کیا برداشت کیا ہے؟"

اب جس کیفیت میں میں تھا اسے کوئی نام نہ دیا جا سکتا تھا وہ میرے چہرے کے بدلتے رنگوں سے بے نیاز کہنے لگی۔

"جس طرح آزاد تجارت (Free Trade) اور منڈی کی معیشت (Market Economy) نے ماضی کی ہر اخلاقی قدر کو جنس بنا ڈالا ہے، خاندان کے واحدانی نظام کو بھی تپٹ کر کے رکھ دیا ہے، میاں یوی ماں باپ بہن بھائی بھی مشین کا پیسہ بن گئے ہیں اور بچے اجنہی۔"

میں نے اسے ٹوکا اور اعتراض کیا۔

"مگر مشرق میں تو ابھی ایسی کیفیت پیدا نہیں ہوئی"

اس نے لمبے سانس کا دھاگہ کھینچا۔ اور کہا۔

"ہاں! مگر ہمارے داش ور، ہمارے بیکنوکریں، ہمارے سیاستدان، ہمارے پڑھے لکھے لوگ اور مقتدر طبقہ ہمیں زبردستی اس جانب دھکیلنا چاہتا ہے۔۔۔ ہمارے اندر آنے والے لمحوں کا خوف ہے اور ہمارے سیانوں کا خیال ہے، ہمارا ماضی اس خوف کے مقابل ڈھال نہیں بن سکتا۔ لہذا اس خوف نے ہمارے بچوں سے ان کا بچپن چھین کر ان کے کندھوں پر بھاری بھر کم بنتے لاد ڈالے ہیں۔ انگلش میڈیم سکول ہیں اور بلا سوچے سمجھے سب کچھ پڑھایا جا رہا ہے۔ ٹیوشن، ہوم ورک، ڈانٹ ڈپٹ اور ساتھ ہی ساتھ لی وی ڈرائے، فلمیں، انٹرنیٹ اور لمبے دن کی بے پناہ تھکن۔ معصوم چہروں کو اس تھکان نے وقت سے پہلے بوڑھا بنا ڈالا ہے۔ اتنی تیزی سے گزرتے ہوئے طویل دن کی کوئی شام ان کھیلوں کے لئے نہیں ہے جو ساری عمر انگلی تھامے رکھتے ہیں۔

نہ لکن میں

نہ کاچھ کی گولیاں

نہ اینگل مینگن تلی تلیگن

نہ کشم کانا  
نہ گزیا پنڈے  
نہ کھوکھو  
اور نہ ہی سکلی

جب بچوں کے پاس بچپن ہی نہیں رہا تو سکل کیسی؟؟  
میں نے اسے دیکھا اس کی سانس پھولنے لگی تھی۔ میں نے قریب آتے بچوں کو دیکھا  
ان کے چہروں سے بچپن کب کا رخصت ہو چکا تھا۔

میں ذہن پر زور ڈالتا ہوں مگر یاد نہیں کر پاتا کہ میرے بچوں نے یہ کھیل کبھی کھیے ہی  
تھے یا نہیں۔۔۔

اس نے مجھے چھو کر اپنی طرف متوجہ کیا اور کہا:

”ای لئے میں نے سکل کے ساتھ ”تھا“ استعمال کیا تھا اس میں میری تمی نسل کے  
لئے ماضی کے حوالے سے شاید پچھے کشش باقی بے مگر آنے والی نسل۔۔۔“  
میرے دل میں درد کی ایک لہرا نہیں۔۔۔ کہا۔۔۔

”پھر تو میں اپنے کالم کا نام ”قلم سکل“ ضرور رکھوں گا۔“  
”کیوں“

اس نے پوچھا۔

اس لئے کہ مجھے اپنے بچوں کو روپوٹ نہیں بناتا۔ ان سے وقت سے پہلے ان کا بچپن  
نہیں چھینتا اور اس لئے کہ مجھے اپنے قلم کو اور اپنی اولاد کو جنس ہونے سے بچانا ہے۔“  
میں یہ کہہ رہا تھا اور میری سانس زور زور سے چل رہی تھی۔۔۔ اس نے کہا۔۔۔

”تم جذباتی ہو رہتے ہو۔“

”بال شاید“  
”میں نے فوراً“ کہا۔۔۔

”ایسا کچھ امور میں جذباتی ہونا درست نہیں ہوتا؟؟“

اس سوال میں تيقین تھا جس نے اس کی آنکھوں میں پہلی بار چمک بھر دی۔۔۔ یہ میرے  
لئے تصدیق کی چمک تھی جس سے دور دور تک راست روشن ہو گیا تھا پھر وہ یکبارگی

مکرالی اور سارے میں میک بھر گئی۔ میں نے اس خوشبو سے سانسوں کو مطلع کیا،  
اپنے لفظوں نو غسل دیا اور قلم کو محبت سے کافند پر جدہ ریز ہوتے دیا۔  
قلم میں ایک مستی تھی کہ وہ بغلہ؛ اتنے لگا تھا۔





---

جو میں دیتا ہوں نہ تو وہ عظیم ہے نہ لفظوں کی خیرات جو کچھ میں دیتا ہوں  
وہ تو میرا اپنا آپ ہے۔  
(واٹ و ہٹن)

## شناخت کیسے ہو؟

میں کندھوں کے بیچ، جہاں گردن تنی ہوتی ہے۔  
اوپر ایک چہرہ ہوتا ہے جو شناخت بنتا ہے اور سر ہوتا ہے جہاں اور اک اور شور  
کی منزلیں طے ہوتی ہیں۔  
وہاں ایک گڑھا تھا، گمرا۔۔۔ اور اندر سے لو بھرے گوشت کے لو تھزے  
جھانکتے تھے۔

”سر بریدہ“ لفظ پڑھا تھا مگر تصور میں جو تصور ابھرتی تھی، بڑی مضمکہ خیز ہوتی  
تھی۔۔۔ بھلا کوئی بدن گردن، چہرے اور سر کے بغیر بھی ہو سکتا ہے؟  
مگر وہاں تھا اور میں اپنی آنکھوں سے دیکھ رہا تھا۔۔۔ سامنے دو تصویریں دھری  
تھیں جن کے کندھوں پر فقط گڑھے تھے۔ یہ گڑھے گردنیں کاٹ کر الگ کر دینے سے  
بنے تھے۔

اخبار کے دفتر میں بیٹھا تھا  
اور اخبار والے خبر کے حصول کے لئے جس جانشناختی سے کام کرتے ہیں، وہ بھی  
دیکھ رہا تھا۔

”ہاں ہاں ان دونوں کی شناخت چاہئے۔۔۔ اصل چہرے سے  
تصویریں۔۔۔ جن سے پہ چل سکے کہ ان لاشوں پر کون سے چہرے

تھے۔۔۔"

ٹیلی فون کی دوسری طرف اخبار کا نمائندہ تھا جو یقیناً اس مم کے لئے نکل کھڑا  
ہوا ہو گا۔۔۔

اسلام آباد کے مضافاتی علاقے سالہ میں گذشتہ دنوں دو لاشیں ملی تھیں جن کے  
سرکاٹ کر مارنے والے ساتھ لے گئے تھے۔  
یہ لاشیں ایک مرد اور ایک عورت کی تھیں۔

میں لاشوں کی تصویریں دیکھ رہا تھا اور میرے روئے کھڑے ہو گئے تھے و نھتا۔  
خیال گزرا

جب بد نوں پر سرنہ رہیں تو شناخت کتنی مشکل ہو جاتی ہے۔  
محض کسی لاش کا تصور ہی برا جاں گداز ہوتا ہے۔۔۔  
لاش۔۔۔ جو بے روح ہوتی ہے۔

لاش۔۔۔ جو نہ سوچ سکتی ہے، نہ سن سکتی ہے، نہ دیکھ سکتی ہے اور نہ قدم بڑھا  
سکتی ہے۔۔۔

پھر ایسی لاش جس کے کندھوں سے شناخت ہی غائب ہو جائے، نظارے کو کتنا  
روح فرسا بنا دیتی ہے۔

میں ایسی ہی لاشوں کی تصویریں دیکھ رہا تھا۔۔۔ اور نیس دیکھ پا رہا تھا۔۔۔ ایک  
دھند تھی جو میری آنکھوں کے آگے چھانپی تھی۔

"سربریدہ لاش" ایک خیال میرے اندر سر سراتا ہے۔

ہم جنہیں ایک قوم کہانے کا دعویٰ ہے سربریدہ لاش ہی تو ہیں۔ نصف صدی کا  
عرصہ قوموں کی زندگی میں اپنے تشخص کی تغیر کے لئے بہت اہم ہوتا ہے۔۔۔  
مگر ایک بھیز کے لئے قوم کا لفظ بولنا کتنا مشکل ہوتا ہے۔

ایک سربریدہ لاش ہے کہ جو بے حرارت ہے۔

حرارت تو ایمان سے آتی ہے۔۔۔ جبکہ ایمان طوانف کے حیا کی طرح عنقاء ہے۔

طوانف جو مدن مدد ہوتی ہے، لش لش کرتی، بنے چپٹکار چاہنے ایسی چپٹکار جو اس  
کی بھوک مناذ اے۔۔۔

پیٹ یا پھر بدن کی بھوک۔

رینے یا اور نہیں دڑن پر روز قومی گیت کو نہتے ہیں۔

”ہم زندہ قوم ہیں“

ہم سب اُنی ہیں پہچان“

لاش میں ڈنڈ کی کمال ہوتی ہے؟

سربریدہ لاش کے پاس پہچان کمال ہوتی ہے؟

ایک بھیز ہے شے بدن اور پیٹ لی بھوک کا عارضہ ہے۔

اس بھیز میں ممزودی ہے جو اس ملک کو سب سے زیادہ اونتا ہے۔

دو سب سے زیادہ کفر کے فتوں چاری کرتا ہے۔

دو سب سے زیادہ زور اس شجر سایہ دار کی جزوں کو جیسا کرنے میں لکا دیتا ہے۔

دو شب و روز اسے بے حرمت کرتا ہے اور قومی رازوں کو سنتے داموں انیمار کے ہاتھوں بیچتا ہے۔

لبی لبی گاڑیاں.....

بیٹی ہر کی کوئی نہیں.....

فیکریاں، کارخانے، بینک بیلنٹ.....

اش لش کرتا، رہیں سمن.....

ایک میر تھن رائیں ہے دو پیٹ اور بدن لی بھوک مٹانے کے لئے لٹھی ہوئی ہے۔

جب صرف پیٹ اور بدن لی بھوک تھی سب پتھر رہ جاتے تو سربے تو قیہ ہو جاتے

ہیں۔

ایسے بے تو قیہ سر کوئی کاک کر لے جیسا کرتا ہے اور فقط سربریدہ لاش رہ جاتی ہے۔۔۔۔۔ شخص کے بغیر۔

”ہاں ہاں ان کی تصویریں چاہیں۔۔۔ ماکہ پت چل سکے ان کے بہنوں

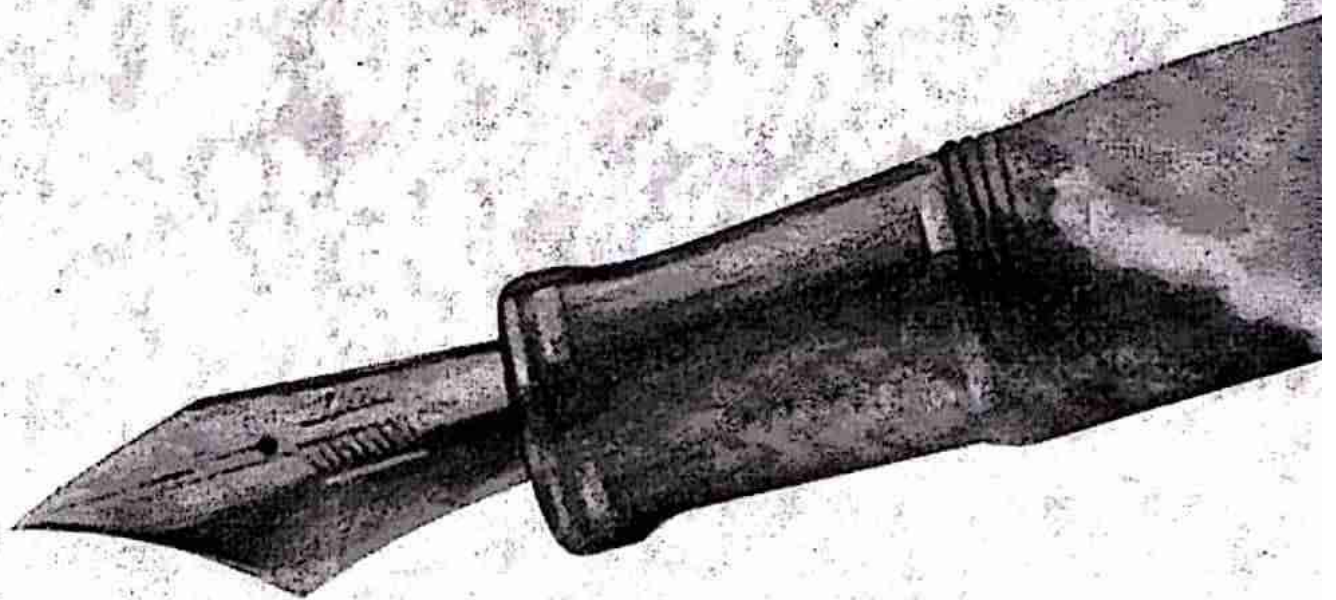
پاصل چھر کیسے تھے؟۔۔۔۔۔“

اذبار کے دفتر سے روپورنگ کو پھریا دہالی کرائی جاتی ہے۔۔۔۔۔

اور میں سوچ رہا ہوں۔۔۔

جس بے چہرگی کی روشن پر ہم چل نکلے ہیں کیا آنے والی نسلیں ہمارے اصل خدوخال  
والی تصویریں تلاش کر پائیں گی؟





شاعر



افتخار..... باعثِ افتخار؟

مشکوک الفاظ

چولے اور کونج

کیا یوں بھی لکھا جاسکتا ہے؟

ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی اسچ ڈی پیغم خود

زیال بدی لحن بدلا

اردو، اوارے اور لی پو

## افتخار—— باعث افتخار؟

جب افتخار عارف کا پہلا مجموعہ "مردو نیم" منظر عام پر آیا تھا تو فیض کے اس دیباچے کا تذکرہ دیر تک ہوتا رہا تھا جو انہوں نے اس کتاب کے لئے لکھا تھا۔ میرا یہ مطلب ہرگز نہیں ہے کہ کتاب میں بس فیض کا محررہ دیباچہ ہی قابل ذکر تھا اس میں ڈاکٹر گوپی چند نازنگ کا مضمون، گرد پوش پر سلیم احمد، سردار جعفری، اور کیفی اعظمی کی آراء بھی اہم تھیں۔

یہ تاثر بھی بالکل غلط ہے کہ کتاب مخفی ۳۳ صفحوں کے دو مضامین اور گرد پوشی آراء کے لئے چھاپی گئی تھی۔ کتاب کی اشاعت کا جواز یقیناً "افتخار عارف" کی شاعری ہوگی.... ایسی شاعری جس نے افتخار کے قد کائنہ کو خوب خوب اور بجا بڑھایا.... مگر جب کتاب آئی تھی تو افتخار کی شاعری کی حالت اس دو لہا جیسی تھی جس کی برات میں کوئی دی آئی پی شریک ہو کر وہ سب توجہ حاصل کر لیتا ہے جو دو لہا کا حق ہوتی ہے۔ "خن در خن" والے خامہ گوش نے یہ منظر دیکھا تھا تو کہا تھا۔۔۔

"..... ان دیباچوں اور فلیکسی آراء کو دیکھ کر ہمیں خوشی نہیں ہوئی۔ افتخار عارف کی شاعری میں اتنی جان ہے کہ وہ سفارش کے بغیر جانی اور پہچانی جا سکے۔ معدود لوگ اگر بیساکھیوں کے سارے چلیں تو بات سمجھ میں آتی ہے لیکن معلوم نہیں افتخار عارف جیسے صحت مند آدمی کو بیساکھیوں کے سارے چلنے کا کیا شوق ہے۔"

جس طرح خامہ بگوش کو وہ مضامین اور آراء دیکھ کر خوشی نہیں ہوئی تھی اسی طرح افتخار عارف سے متعلق دو چار چیزوں کو دیکھ کر ہمیں بھی خوشی نہیں ہوتی۔ مثلاً جب (بقول انتظار حسین لندن میں مقیم بدنام زمانہ نقار) ساتی فاروقی کا کئی صفحوں پر مشتمل خط، جو افتخار عارف کے نام لکھا گیا تھا، پڑھا تھا یا پھر احمد فراز کے انٹرویو میں ان کے بارے میں چیرتے چھاڑتے جملے پڑھے تھے تو ہمیں قطعاً "خوشی نہیں ہوئی تھی۔ جب مقتدرہ کے پی آر او پر ان کے تشدد کی خبریں چھپی تھیں اور بعد میں پی آر او کی جانب سے تردید چھپی تو خالد اقبال یا سر شر بھر میں کہتا پھرتا تھا "زبردست مارے بھی اور رونے بھی نہ دے" تو ہمیں بالکل خوشی نہیں ہوئی تھی۔

بالکل اسی طرح ان کے ساتھ اٹھنے بیٹھنے والے نوجوان شاعر اور عقیدت مند کے  
احمد ندیم قاسمی سے "خبریں" کے لئے انترویو کے دوران اس سوال پر بھی کوئی خوشی نہ  
ہوئی تھی جس میں ان نے کہا گیا تھا کہ "وہ (حکومت) ایسے لوگوں کو ان اہم عمدوں پر  
فائز کر دیتی ہے جو اس کے اہل نہیں ہوتے جیسا کہ مقدارہ میں ہے۔۔۔"

اس لئے کہ ہم افتخار عارف کو اس عمدے کا اہل سمجھتے ہیں .... بے شک ان کا  
لسانیات کے حوالے سے کوئی تحقیقی کام ہمارے سامنے نہیں ہے مگر وہ خوبصورت شاعر  
ہیں، دو کتابوں کے خالق اور مختلف علوم کے وسیع مطالعے کے علاوہ انتظامی تجربے کی  
سنڈ بھی اپنے پاس رکھتے ہیں۔ کم از کم اسناد کی اس بے حرمتی کے دور میں جب ان  
کی طرف نظر جاتی ہے تو ایک گونہ تسلی ہوتی ہے۔

جس طرح خامہ بگوش کو افتخار عارف کے بیساکھیوں کے سارے چلنے کی سمجھ نہ آئی تھی، ہمیں بھی کچھ باتوں کی سمجھ نہیں آ رہی..... سمجھ میں نہ آنے والی ساری باتیں تو شاید اس نشست میں ممکن نہ ہو سکیں بس ایک دو کا تذکرہ کئے دیتے ہیں۔

ہمیں افتخار عارف کی اس لطم کے بابت کچھ پتہ نہیں جو انہوں نے فیض کے خلاف لکھی تھی اور بقول خامہ بگوش اس کی جگہ فیض کا مضمون بطور دیباچہ "تمبر دو نیم" میں شامل کر لیا تھا۔ نہ ہی ہمیں فراز کے اس بیان پر یقین ہے جس میں افتخار سے یہ جملہ مفسوب کیا گیا تھا کہ "اس بڑھے سے کو شاعری ترک کر دے اب ہمارا زمانہ ہے"۔ اللہ یقین کیجئے۔ ہمیں یقین آیا کہ افتخار اور فیض کے پیچ بہت گزرے مراسم تھے حتیٰ کہ ان کے بیک اکاؤنٹس کا انصرام بھی افتخار کے پاس تھا اور یہ کہ وہ

اپنی شاعری پر افتخار کی صحیح بھی قبول فرمایا کرتے تھے۔ اس بات کو تسلیم نہ کرنے کی بھی ہمارے پاس کوئی معقول وجہ نہیں ہے کہ افتخار کے پاس فیض کے لگ بھگ چالیس ہستائیں خطوط ہیں جن میں افتخار کی تصدیق اور بزعم خویش قربت کے دعوے داروں کی قلمی کھولی گئی ہے۔۔۔ مگر یہ سب کچھ نہ تو فراز کا قد ہوتا ہے اور نہ افتخار کا۔

احمد فراز کو اس کی شاعری نے فراز پر پہنچایا اور شاعری ہی افتخار عارف کے لئے باعث افتخار ہونی چاہیے۔ اور تسلیم کر لیا جانا چاہیے کہ افتخار عارف ایسے ایسے خوب صورت شعر کہہ رہے ہیں کہ یہ بس انہی کا حصہ ہے۔ اسی تازگی اور منفرد بجھے کے باعث وہ لوگوں میں ممتاز اور ہمارے محبوب ہو گئے ہیں اسی تعلق کے ناطے ان سے ایک گزارش کرنی ہے۔۔۔ کہ خدا را اپنی نجی محفلوں میں دوسروں پر جملے چھینکنے، پھبٹیاں کرنے اور لطیفے سنانے سے احتراز کیجئے۔۔۔ لوگ بڑے ظالم ہیں آپ کے یہی جملے شر بھر میں بکھیر دیتے ہیں جو ادھر ادھر تعفن پھیلاتے رہتے ہیں، جس سے ہم جیسے آپ سے محبت کرنے والوں کو بہت دکھ ہوتا ہے۔

بس آپ اپنے اشعار سناتے رہیے کہ ان کی خوشبو وہ سارے کام کر دے گی جس کے لئے آپ لوگوں کی ناراضیاں مول لئے پھرتے ہیں۔

ویسے ہم اتنے بے ذوق بھی نہیں ہیں کہ لطیفے پسند نہ کریں۔ وہ لطیفہ تو ہمیں بت پسند آیا تھا جس میں مشاقي احمد یوسفی کے کتبے کا تذکرہ تھا یہی وجہ ہے کہ وہ ہمیں ابھی تک یاد ہے۔۔۔ لو دھرانے دیتے ہیں۔

”مشاق احمد یوسفی نے ایک کتاب پال رکھا تھا“، سہمن، اعلیٰ نسل کا، قد کا بڑا عمر میں چھوٹا۔۔۔ بڑا پھر تیلا تھا۔ چھ فٹ اونچی دیوار پھلانگ کر باہر جا پہنچتا تھا اور ایسی حرکت اس وقت کرتا تھا جب سڑک کے اس پار پیر پگڑا کے گھر کے باہر اسے اپنی ہم جس نظر آتی تھی۔

یوسفی صاحب نے تلک آکر یوں کیا کہ سہمن کو خصی کرادیا۔ اب یوں ہوتا کہ ادھر سہمن کو ہم جس نظر آتی، وہ جھٹ دیوار پھلانگتا اور وہاں جا پہنچتا مگر تھوڑی ہی دیر بعد منہ لٹکائے واپس پلت آتا کہ.....“

آپ کو یقیناً“ نہیں آئی ہوگی۔ دراصل لطیفہ سنانے کا ملکہ کسی کسی کو عطا

ہوتا ہے..... افتخار کو ہے، شعر نانے کا ملکہ ہے۔ کہنے، جملہ کرنے کا اور تقریر کرتے ہوئے سماں باندھ دینے کا ملکہ بھی۔۔۔

لطیفہ وہ مزے لے لے کر ناتے رہے اور سننے والے دیر تک بنتے رہے مگر جس سیاق و سباق میں یہ لطیفہ سنایا گیا تھا اس نے میری طبیعت میں انقباض پیدا کر دیا۔۔۔ اسی حوالے سے یہی لطیفہ کوئی اور ناتا تو شاید اتنا دکھ نہ ہوتا، جتنا افتخار عارف کی زبان سے ہوا۔ آپ کو بتاؤں تو آپ کو بھی دکھ ہو گا مگر نہیں بتاؤں کا کہ باہم "OFF THE RECORD" تھیں البتہ فیض کا ایک خط (جو غالباً) ۳ جون ۱۹۸۰ء میں افتخار عارف کے نام لکھا گیا تھا) وہ آپ کی نظر کرتا ہوں اس خط کے مندرجات افتخار عارف کے لئے اہم ہیں اور اس میں موجود نظم شاید آپ کے لئے اہم ہو کہ وہ اس سے قبل میری نظر سے نہیں گزری۔

### "عمرزی افتخار عارف"

آج ہی تمہارا خط ملا ہے، دو چار دن ہوئے علی محمود یہاں خود ہی وارد ہو گئے تھے وہ لوگ فراز اور گزدر سے مل کر قلم بنانے کے چکر میں ہیں۔ ادھر لاہور سے ہماری بیٹی سلیس کی دھمکی موصول ہوئی کہ وہ یہاں یا لندن میں ایک ماہ کسی کمرے میں بند کر کے جبرا" ہماری سرگزشت ریکارڈ کرے گی، اشوک کا انٹرویو اس پر مستزاد سی، بتری یہی ہے کہ آپ سوالات لکھ رکھیے آپ لوگوں کی طرح فی البدیہ سہ زبان چلانے کا ملکہ ہم میں نہیں ہے (طنز مقصود نہیں رشک کی بات ہے) لیکن یہ کام جوں کی بجائے جولائی کے وسط ہی میں ہو سکے گا۔ ہم چاہتے ہیں کہ اس مہینے میں دو تین ہفتے کے لئے ماںکو میں ہسپتال "کروا" آئیں۔

شاہد کو کتاب کے بارے میں غالباً لکھ چکا ہوں گلیات ہی ٹھیک ہے شاہد سے کہنے کہ مزید انتظامات جولائی تک انحصار کھیں۔

بھی سے ٹکلیل کا خط آیا ہے کہ بھی میں ان کے فن اور شخصیت نمبر کی تقریب ہو رہی ہے (۲۰ اور ۳۰ جون کے درمیان) اور ہماری شرکت بہت ضروری ہے، بھی جانے کو جی بہت لیچاتا ہے لیکن

شاید نہ ہو سکے۔ ابھی ٹھیک سے طے نہیں کر پائے۔  
 میرا فون نمبر تو وہی ہے لیکن یہاں کے سب فون گڑ بُر رہتے ہیں  
 خاص طور سے ہمارا، کچھ ہی دن پسلے ہمارے Reception کے کرے  
 پر دوپہر کے وقت دو راکٹ گرے اور بیچارا نوجوان آپریٹر ہلاک  
 ہو گیا۔ ہم اتفاق سے شر میں نہیں تھے لیکن یہ تو روز کا معمول بن چکا  
 ہے۔

پاکستان کے اخبارات میں کسی دوست نے نوبل پر ایز کے لئے  
 ہماری نامزدگی کی ہوائی اڑائی ہے، نوبل پر ایز تو ہمیں کون دینے جا رہا  
 ہے لیکن اگر خبر صحیح ہے تو also-ran ہی سی۔ کچھ تک بندی بھی  
 سن لو

دشت خزان میں جس دم پھیلے  
 رخصت فصل گل کی خوشبو  
 صح کے چشمے پر جب آئے  
 پیاس کامار ارات کا آہو  
 یادوں کے خاشک میں جا گے  
 شوق کے انگاروں کا جادو  
 شاید پل بھر کو لوٹ آئے  
 عمر گزشتہ، وصل من و تو

یوسفی صاحب اور بنی صاحب کو اخلاص، ہمایوں اور شاہد کو دعا  
 مغلص  
 فیض



(۱۹۹۷ء)



---

میں کچ بولتا ہوں، اس قدر نہیں جتنا کہ وہ ہے۔ بس اس قدر کہ جتنا  
بولنے کی بجھ میں سکت ہے۔  
(مونتیگان)

## مشکوک الفاظ

سلیم احمد مرحوم ہماری دانش کا ایک اہم ستون ہیں۔ افتخار عارف سلیم احمد کو اپنا استاد کہتے ہیں خیر، وہ تو اور بھی بہت سو کو اپنا استاد کہتے ہیں مگر ذکر سلیم احمد کا ہو رہا تھا تو پہلے ان کا ایک شعر بھی سن لیجئے۔

اک حن تازہ کاز سے ہے واسطے سلیم  
ورنہ وفا شعار ہم ایسے کہاں کے ہیں  
انہی سلیم احمد کی ایک بات کو افتخار عارف بار بار یہ کہہ کر دہراتے ہیں کہ بعض باتوں کو دہرانے کا حکم ہے۔

گذشتہ دنوں نوجوان شاعر قیس علی کا پہلا شعری مجموعہ منظر عام پر آیا تو اس کی تقریب اجراء میں افتخار عارف نے سلیم احمد کی اس بات کو دہرا�ا، جس کو دہرانے کا نہیں حکم ہے، کہتے ہیں مرحوم سلیم احمد فرمایا کرتے تھے۔

”شاعری اور ادب کی تخلیق کا عمل سو گز کی دوڑ نہیں لمبی سانس کا سکھیل ہے اگر کوئی سو گز کی ایک دوڑ میں کامیابی حاصل کر بھی لیتا ہے تو اسے ناز اور افتخار نہیں کرنا چاہئے ہاں طہانتیت ہونی چاہئے اور ایک لمبی دوڑ کے لئے خود کو تیار کرنا چاہئے۔“

افتخار عارف نے سلیم احمد مرحوم سے دوڑ اور ادب کے بیچ ”جاائزہ تعلق“ کی

نشاندی ضرور کرائی ہوگی کہ اچھے شاگرد شک کی منزلوں میں استاد کی واثقیتی اگست  
ضرور تھامتے ہیں مگر اپنا معاملہ تو یہ ہے کہ  
کچھ نہ سمجھے خدا کرے کوئی۔

کیا یہ حق نہیں ہے کہ شاعری اور ادب سرپٹ بھاگنے کا نہیں باہر کے نظاروں  
اور خود اپنے وجود کو باطن میں اتارنے کا عمل ہے۔

ہوانے تیز نے رکھا ہے بے ہنر مجھ کو  
میں پر بلاوں تو میری اڑان جاتی ہے  
کہاں پر دفن کروں میں خن کی تیخ ہنر  
غزل کروں تو زمانے کی جان جاتی ہے  
یہ خوب صورت شعر قیس علی کی کتاب "وحشت" سے لئے گئے ہیں جس کے  
فلیپ میں افخار عارف نے لکھا ہے کہ:-

"قیس علی ایسے لکھنے والوں میں ہیں جو بقول زہرا نگاہ وحشت میں بھی  
شرمندہ صحرا نہیں ہوتے اور ہزار بکھر نے کا سامان موجود ہونے کے  
باوجود خود کو تماشا نہیں بناتے۔"

افخار عارف نے مزید لکھا ہے:-

"قیس علی نے بحمد اللہ آغاز شعر کا ایک مرحلہ۔ بڑا مرحلہ طے کیا ہے  
مگر یقین کیا جانا چاہئے کہ آنے والے دن قیس علی کی صورت میں  
ایک نئے اور اچھے اور خوش گوار شاعر کا انتظار کریں گے۔"

فلیپ میں سے دو تین سطرس آپ نے ملاحظہ کیں مگر اسی کتاب کی تقریب  
اجراء میں افخار عارف نے جو کچھ کہا وہ مجھے چونکا گیا۔

افخار عارف کے "فرمودات" سے پہلے برگسائی کی بات سن لیجئے  
"ہم بغیر تعطیل کے تبدیل ہوتے رہتے ہیں۔ کوئی احساس، کوئی خیال،  
کوئی رضا ایسی نہیں جو ہر لمحہ تبدیل نہ ہوتی ہو۔"

میں کبھی بھی برگسائی کی بات سے مکمل طور پر متفق نہیں رہا۔ اس لئے کہ حق  
پر ایمان قائم رکھنے کے لئے برگسائی کے کہے کو رد کرنے پر مجبور ہوں۔ ہاں میں خود کو

FRANCIS CRICK  
ASTONISHING HYPOTHESIS

دانش میں تسلک سامنے گیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں:-

”ہمارے دیکھنے کے عمل میں ایک نظر نہ آنے والی جگہ ہوتی ہے جسے Black Spot کہا جاتا ہے۔ انسانی دماغ کی صلاحیت ہے کہ وہ دیکھنے کے عمل میں اپنے سابقہ تجربات کی روشنی میں نظر نہ آنے والے مقام کے اندر ہے نقطے کو بھر دتا ہے لہذا بصارت کا عمل مکمل صورت میں سامنے آتا ہے۔“

اگر میں برگسائی کی بات تسلیم کر لوں تو بلیک پاٹ کبھی نہیں بھرے گا کہ لمحہ بدلتے جانے والی حقیقتیں شعور اور لاشعور کا حصہ کیسے بن سکتی ہیں مگر قیس علی کی کتاب کی تقریب اجرا میں افتخار عارف نے جو کہا اس نے مجھے چونکا دیا۔ یوں تو افتخار عارف ماشاء اللہ چونکا دینے والے جملے کرنے کی بھرپور صلاحیت رکھتے ہیں مگر یہ عجب جملے تھے جو مجھے چونکا رہے تھے مگر خود ان کو دوسروں سمیت فقہہ بار کر رہے تھے۔ میں جملے دہراتے دیتا ہوں (کہ بعض باتوں کو دہرانے کا حکم ہے) قیس علی کو نصیحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:-

”بیٹا اپنے اندر کی، دل کی بات مانو۔ کہ معتبر گواہی دل کی ہوتی ہے۔“

پھر ہنسنے اور رک رک کر فرمائے لگے:-  
”هم جو بعض وفع کہہ دیتے ہیں، مت تسلیم کرو یہ سب چیز نہیں ہوتا۔“

یقین کیا جانا چاہئے کہ افتخار عارف یہ جملہ از راہ تفنن کہہ رہے تھے مگر جلیل عالی، توصیف تبسم، اختر شیخ، ارشد چھال، اختر عثمان، پروفیسر یوسف حسن، اصغر عابد، حمید قیصر، محمود ارشد ونو، طارق حسن، داکم نوید، احمد خلیل جازم، طارق نعیم، محبوب ظفر، نور علی، علی ارمان، جہانگیر عمران، اشرف سلیم، بلاں احمد، اشfaq عامر اور بست سے دوسرے اہم لکھنے والے ہنس کر اور رک رک کر، مکری

افتخار عارف جو کچھ کہہ رہے تھے، سب سن رہے تھے اور جب مذکورہ جملہ کہہ کر وہ  
خوب زور سے نہے اور اک ادا سے سامعین کو دیکھا تو سب کھلکھلا کر ہٹنے لگے مگر  
میرے لب سکڑتے چلے گئے کہ میرے اندر سے کچھ ٹوٹ گیا تھا۔  
میں نے خود سے سوال کیا برگسائ جو کہتا تھا کیا وہ درست ہے؟.... تو گواج  
کچھ بھی نہیں ہوتا؟.....

جب چیز لکھنے والے اپنے لفظوں کو جھوٹا تسلیم کرنے لگیں.... علی الاعلان کرنے  
لگیں اس پر نادم نہ ہوں اور خوش ہوتے پھر تو کیا ایسے میں لفظ کی سچائی پر یقین کا  
کوئی جواز رہ جاتا ہے؟  
 غالب نے کہا تھا۔۔۔

غلطی ہانے مضائیں مت پوچھو  
لوگ نالے کو رسائی باندھتے ہیں  
مگر یہاں تذکرہ لوگوں کا نہیں، ان کا ہے جو لوگوں سے شکوہ کرتے تھے کہ وہ ان  
کے لفظوں کی سچائی میں اترنے کے لئے شور سے کام نہیں لیتے۔  
لفظ بے تو قیر کیوں ہوتے جا رہے ہیں؟..... آخر ایسا کیوں ہے کہ ہم کسی ادب  
پارنے پر کسی کتاب پر اور کسی بھی وقوع پر چیز رائے نہیں دے پاتے حالانکہ ہم قلم  
کی عصمت کا دعویٰ کرتے ہیں۔

قلم کی عصمت، اگر کوئی ہے تو اس کا تقاضہ کیا ہے؟  
اور کیا ایسا تو نہیں ہے کہ ہمیں اپنے ہی لکھے ہوئے لفظوں کا اعتبار نہیں رہا۔۔۔  
شاید ہم عمد تخلیک میں جی رہے ہیں اور شک ہی تخلیق کر رہے ہیں۔

## چولے اور کونج

خوبصورت اسلام آباد کے ایک خوبصورت ہوٹل میں گزشتہ دہائی دو دہائی سے  
خوبصورت چلے آئے والی ایک خاتون شاعرہ کی رونمائی ہو رہی تھی۔

معاف کیجئے گا، ”خاتون شاعرہ“ کی نہیں اس کے شعری مجموعے کی۔

ممکن ہے اب آپ کو میرے تبدیل شدہ جملے کی صحت پر اعتراض ہو اور آپ  
اصرار کریں کہ میں نے اس جملے میں ”اس کے“ جیسے الفاظ استعمال کر کے جانتے  
بوحثتے غلط بیانی کی ہے۔ تو میری گزارش اتنی سی ہے کہ میں لفظوں کے جائز ناجائز  
استعمال کے اس پھڈے میں نہیں پڑتا چاہتا کہ میرے گرفت کرنے سے کسی کا کیا گبڑ  
سکتا ہے، مثال سب کے سامنے تھی منور جمیل اور نوشی گیلانی کی۔

منور جمیل دکھی ہے کہ اس کے پادھ کلام کی ”بلانوشی“ کی مبینہ مرتكب نوشی  
گیلانی کا کچھ بھی نہیں بگرا تھا۔ حالانکہ اس بے چارے نے تو ”دیکھو یہ میرے زخم  
ہیں“ نامی اشتہار ”مسروقہ و مقازعہ کلام“ بعد از برآمدگی بھی چھاپ دیا تھا جس پر ان  
”زمخوں“ کے منور جمیل ہی کے ہونے (اور نوشی گیلانی کے نہ ہونے) کی تصدیق شزاد  
احمد، احمد عقیل روپی، اجمل نیازی اور ڈاکٹر نصراللہ خان ناصر جیسے معتبر گواہوں نے  
اپنے محررہ بیانات میں بھی کی تھی مگر شراب اور شاعری میں یہی تو خوبی ہے کہ پہلی  
جس کے طبق سے اترتی ہے اسے نہ دیتی ہے اور دوسرا جس طبق سے ادا ہوتی ہے  
یا جس کے لئے ادا ہوتی ہے دونوں کو مدھوش بناتی ہے۔ نوشی گیلانی کے رسیلے جلق

سے جو کلام قرائت ہو کر اسے نشہ دے چکا تھا بھلا وہ اس سارے کلام سے کیسے دست کش ہو جاتی جو کبھی منور جمیل نے "دست بستہ" اس کی نذر کیا تھا اور جواب اس کی آواز کے رس اور لمحے کی کھنک کی شمولیت سے دوسروں کو بھی مدھوش کئے دیتا تھا۔ سو منور جمیل بے چارہ شور مچاتا رہ گیا۔

ایک مرتبہ پھر معاف کیجئے گا۔۔۔ کہ بات ایک تقریب روشنائی کی ہو رہی تھی اور ذکر منور جمیل کا چھڑ گیا حالانکہ اس میں محض کسی ایک منور جمیل کا تذکرہ اس "شاعرہ" کے ساتھ زیادتی کے متراوف ہے پھر جب ادھر کے سارے منور جمیل "اپنے زخم" دکھانے کے لئے "تحریری" جہاز اڑانے کی بجائے ہماشنا کے کان میں کھسپر کر رہے ہوں اور قیض اوپر کھینچ کر اپنی ناف ننگی کئے پھرتے ہوں تو ایسے میں اس کا کیا گزرے گا جس کے پاس چھاپ خانے سے طبع شدہ پکی روشنائی کے لفظ ہیں۔

ننگی ناف والے ان منور جمیلوں کی طرف کسی کا دھیان نہیں گیا تھا اور سارا "میلہ" میرے ایک جملے نے لوٹ لیا۔ ہوا یوں کہ اصغر عابد نے اپنے مضمون کے کھڑے میں میرا وہ جملہ میرا حوالہ دے کر باندھ دیا جو میں نے تب اس کے گوش گزار کیا تھا جب اسی کتاب پر تبصرہ کرنے کو کہا گیا تھا۔ یہ جملہ دراصل مردوں کی اس بیمار ذہنی سطح کو ظاہر کرتا ہے جو عورت کو جنس کے سوا کچھ اور سمجھنے پر تیار نہیں ہیں۔ فنون کے موضوعات ہوں یا اخبارات کے صفحات، الیکٹرانک میڈیا ہو یا فلمی صنعت، ہر کہیں عورت فقط اشتہاء کے لئے استعمال ہو رہی ہے۔

خہریئے ۔۔۔ میرا وہ جملہ جیسے اخبارات میں روپورٹ ہوا تھا جوں کا قول پڑھ لجھے۔

"عورتیں وہ جنسی انگیسمیاں ہیں جن پر مرد اپنی آنکھیں سینکتے اور بدن پکھلاتے ہیں"۔

اس جملے کو روپورٹ کرنے میں خرابی یہ ہوئی کہ اس سے پہلے "بعض لوگوں کے نزدیک" کے الفاظ حذف ہو گئے اور سارا ملبہ مجھ پر یوں آن گرا جیسے یہ میرا ہی نقطہ نظر ہو۔ تسلیم کہ یہ جملہ میرا تھا مگر یہ ان لوگوں کی نفی میں تھا جو عورت کو فقط جنسی انگیسمی سے زیادہ اہمیت دیتا ہی نہیں چاہتے۔ جس کتاب کی تقریب میں یہ جملہ کہا گیا وہ کتاب انھا کر دیکھ لجھے تپش آپ تک بھی پہنچے گی.... مگر کے فرمت تھی کہ جملے

کے اصل مفہوم تک پہنچتا۔ ایک اخبار نے تو اس جملے کو اپنی سرکولیشن بڑھانے کے لئے یوں استعمال کیا کہ صفحہ اول کے نصف چوتھائی پر جملی حروف کے ساتھ برقی جمالی، خوب مرچ مصالحہ لگا کر پہلے روز تقریب کی سنسنی خیز روپورٹ شائع کی اور اگلے روز اتنی ہی جگہ پر اتنی ہی شدید کے ساتھ ایک نیم سیاسی اور نیم عسکری تنظیم کی طرف سے انتقامی گری ہوئی زبان میں مذمت چھاپی۔ اس پر بس نہ کیا اخبار کے ایڈیٹر نے کالم لکھا ایک اور ”پھنسنے خان“ کالم نگار نے بھی کالم تھیٹ کر دہاڑی کمالی اور اس جملے کی وہ ڈھنڈیا پڑی کہ الامان۔ تاہم بھلا ہوا ایک بھلے مانس کالم نگار کا وہ میرے کام سے آگاہ تھا جملے کے مفہوم تک پہنچا اور اسی اخبار میں میرے حق میں زور دار کالم لکھ کر ساری گفتگو لپیٹ دی۔

اتی لمبی تمہید یوں باندھ بیخنا ہوں کہ میں نے آذر بایجان کی معروف شاعرہ نگیار راف بیلی کی کچھ نظمیں پڑھ لی ہیں اور وہ رہ کر اپنے ہاں کی شاعرات کے محدود موضوعات ذہیان میں آ رہے ہیں۔ نگیار راف بیلی معروف شاعر رسول رضا کی یہوی تھی۔ وہی رسول رضا جس نے سمندر کے حوالے سے ایک طویل اور بھرپور نظم لکھی تھی اسی نظم کو پیش نظر رکھتے ہوئے راف بیلی نے اپنی ایک نظم میں کہا تھا کہ اگر میں خاتون نہ ہوتی تو میں ساحلوں پر گھنٹوں نہ سرتی اور سمندر پر نظمیں لکھتی وہ یہ بھی کہتی ہے کہ جب خوب صورت چرے پر اور پھولوں پر نظمیں لکھتی جا سکتی ہیں تو کھولتی سماوار، ان دھلی رکابیوں اور جلتے چولوں پر نظمیں کیوں نہیں لکھتی جا سکتیں۔ راف بیلی کی نظمیں پڑھ کر مشرق کی عورت اپنے کرب اور اضطراب مگر روح کی مہمل سلامتی کے ساتھ نظر آتی ہے ایسی تمام شاعرات جو فقط توانی اور نفسی جذبات کے اظہار ہی کو شاعری سمجھتی ہیں اور اپنے لئے مردوں کے ایسے گروہ میں مسلسل اضافہ کرنے کا سبب بن رہی ہیں جو انسیں فقط ”نگیمیاں“ سمجھیں ان کے لئے اس خاتون کی نظمیں فکر کا ایک نیا دور کھولتی ہیں۔ موقع ملا تو میں اس کی وہ نظم جو اس نے کچھ کے حوالے سے کہی تھی ضرور ترجمہ کروں گا تاہم آج اس کی ایک سادہ ہی نظم ”کونج“ اردو کے قالب میں ڈھال رہا ہوں۔ ملاحظہ کیجئے اور لطف لیجئے۔

## کونج

جیسے جیسے بہار آتی ہے  
میں دوسری جون بدلتی جاتی ہوں

رات سے

میں کونج جیسی ہو جاتی ہوں  
اور اپنے پروں کو پھیلا کر

زمیں سے لمبی اڑان بھرتی ہوں  
کونجوں کی ڈار سے جامنے کو

وسمی آسمان کے پھیلاو میں کونجوں کی ڈار

ہم اڑتی ہیں..... اڑے جاتی ہیں..... اڑے چلے جاتی ہیں

افق کے آخری کنارے تک ہم اڑے چلے جاتی ہیں  
اور ہمارے دلوں کے بیچ ہوتے ہیں

وہ میٹھے میٹھے نرم نرم اور خوش کن خیالات  
جو ہم نے زمین سے پائے ہوتے ہیں

ہم اڑتی ہیں..... اڑے جاتی ہیں..... اڑے چلے جاتی ہیں

ہم بے فکری سے فلک بوس پہاڑی چوٹیوں کی طرف اڑے چلے جاتی  
ہیں

پھردم لینے کو رکتی ہیں اور اپنا قیام یونہی طویل کر لیتی ہیں  
ہم زمین کی خوبصورتی پھرتی ہیں

اوپر ستاروں کے جہاں تک  
ہم حیات کی گونج لے کر آتی ہیں

تمہائی کے دل کے بیچ  
چاند کی نیخ چھاتی میں

اکیلے آسمان میں.....

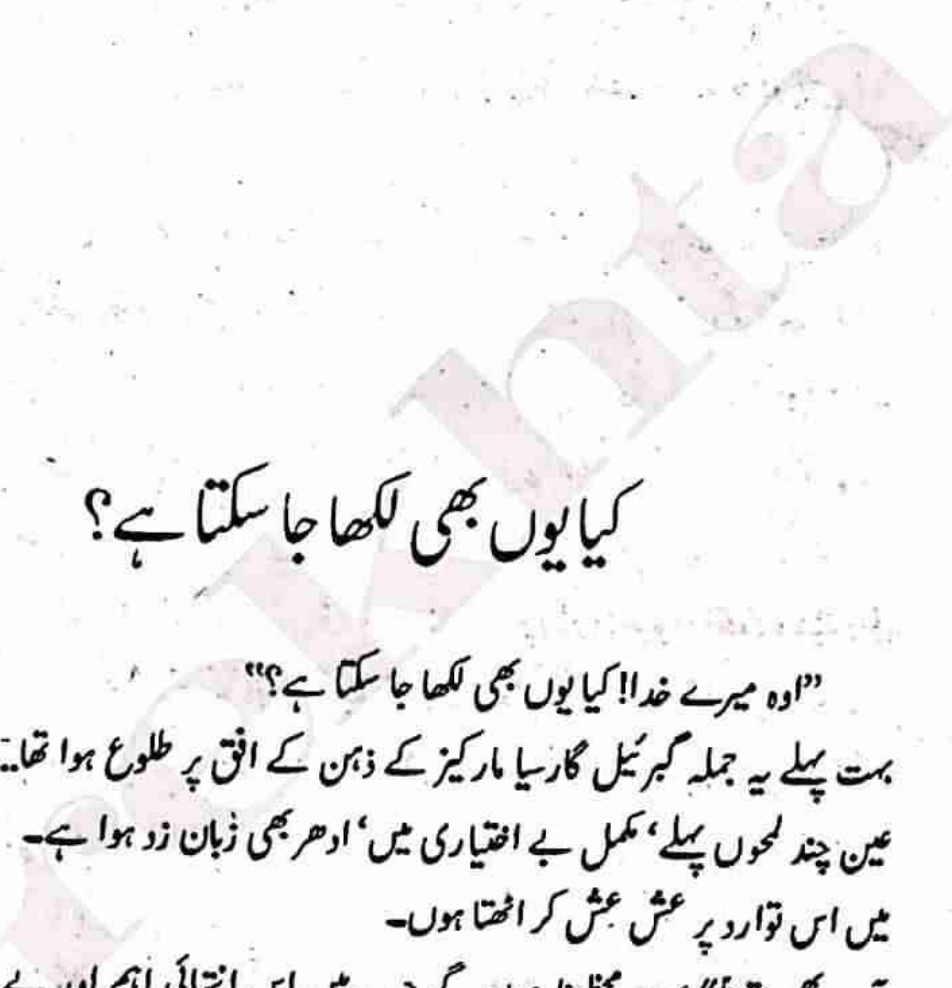
صحیح صحیح

سورج کی کرنیں مجھے بیدار کرتی ہیں  
میں خوش خوش آنکھیں کھولتی ہوں  
اور اپنے بستر سے اٹھ کھڑی ہوتی ہوں

اور پھر..... سارا سارا دن

ن تو مجھے خواہش ہوتی ہے، ن ہی وقت  
کہ کونج بن کر اپنے پر پھیلا سکوں  
زمیں سے لمبی اڑان بھرنے کو

وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلَا تَبْصِرُونَ  
اور تمہارے نفس میں نشانیاں ہیں تم غور و فکر نہیں کرتے ؟  
(القرآن)



کیا یوں بھی لکھا جا سکتا ہے؟

”اوہ میرے خدا! کیا یوں بھی لکھا جا سکتا ہے؟“

بہت پلے یہ جملہ گبرئیل گارسیا مارکیز کے ذہن کے افق پر طلوع ہوا تھا۔ یہی جملہ آج عین چند لمحوں پلے، مکمل بے اختیاری میں، ادھر بھی زبان زد ہوا ہے۔  
میں اس تواردرِ عش کراحتا ہوں۔

آپ بھی یقیناً ”بہت مخلوط ہوں گے جب میں اس انتہائی اہم اور بے ساخت جملے کی زائدگی اور توارد کی وجہ بتاؤں گا۔

یہ ان دنوں کا تذکرہ ہے جب مارکیز نے سینڈری سکول کی تعلیمِ مکمل کی تھی اور نوگوتا کی نیشنل یونیورسٹی میں قانون کی تعلیم حاصل کر رہا تھا، وہ قانون کیا پڑھتا کہ اسے "نظمیں" ہو گئی تھیں۔ ہر اتوار کو نیلے شیشوں والی ژرام میں سوار ہو جاتا اور پانچ سینٹ دے کر ژرام جماں جاتی وہ اس میں وہیں وہیں جاتا، ژرام سے اترنا نہ تھا یہاں تک کہ وہ واپس اسی جگہ آپنچھتی جماں سے وہ سوار ہوا کرتا تھا۔... تب اسے اترنا نہ تک کوئی اور صورت ممکن نہ تھی۔

اس سارے عرصے میں وہ شر کا نظارہ نہیں کرتا تھا، کتابیں پڑھتا تھا، شاعری کی کتابیں۔

شرجو مختلف بلاکوں میں منقسم تھا۔ ڈرام ان میں چکر لگاتی گزرتی اور وہ ہر بلاک

کے چکر میں شاعری کا ایک مختصر مجموعہ پڑھ ڈالتا تھا۔ جب شام ڈھلے ڈرام سے اے اترنا پڑتا تو قدیم شر کے قدرے خاموش قبوہ خانوں کی جانب رخ کرتا، اس خواہش کے ساتھ کہ کوئی ملے گا تو اس سے ان سب نظموں کی بابت بات کرے گا جو اس نے ڈرام میں پڑھ ڈالی تھیں۔

شاعری کے ان مجموعوں کو پڑھتے ہوئے مارکیز کو وہ جملہ نہ سوچتا تھا جس کا بعد ازاں یعنی لگ بھگ پچاس برس بعد مجھ پر توارد ہوا ہے لہذا باقی باتوں کو ایک طرف رکھتے ہوئے اس تاریخی جملے کے تولیدی حادثے کا باعث بننے والے واقعہ کی طرف چلتے ہیں کہ بعد میں ہمیں اس جملے کے توارد کا وقوعہ بیان کرنا ہے جس کے ساتھ بہت سوں کا بھلا وابستہ ہے۔

پرانے شر کے وسط میں موجود اپنے ختنے حال ہو ٹھل میں جب وہ اوپ دینے والی نظموں کے مسلسل مطالعے کے بعد کتاب بغل میں دا بے واپس لوٹا تو ایک دوست نے اسے کافکا کی میٹا مارفور سس مطالعے کے لئے دی، وہ جوتے اتار کر بستر میں لکھ گیا اور ساری کتاب پڑھ ڈالی، پڑھ چکا تو اس پر لرزہ طاری ہو گیا اور سوچنے لگا۔

”اوہ میرے خدا! کیا یوں بھی لکھا جا سکتا ہے“  
اگلے روز اس نے پہلی کہانی لکھی تھی۔۔۔

اس جملے کا توارد ملاحظہ ہو، گذشت دونوں پروفیسر ماجد صدیقی کے ساتھ ٹیلی و ٹن پروگرام ”جوک“ میں گفتگو کے کئی موقع میر آئے۔ وہیں ان کی شاعری کے کئی مجموعے ایک ساتھ دیکھنے کا اتفاق ہوا تو بعد ازاں ادھر ادھر سے لا کر ان میں سے کچھ چیزیں پڑھ بھی ڈالیں۔ خوب خوب مزا آ رہا تھا اور شاید پڑھنے کا سلسلہ مزید جاری بھی رہتا کہ پروفیسر ماجد صدیقی کا ”انتظار“ مل گیا جس سے اوپنے کا وہ مرحلہ خطا ہو گیا جو شاعری پڑھ کر مارکیز کے حصے میں آیا تھا اور یہ میری خوش بختی ہے ورنہ مجھے جیسے کامل الوجود شخص کو لگ بھگ پچاس کتابوں کے مطالعے میں مزید پچاس برس لگتے تب کہیں جا کر وہ جملہ سوچتا جو چند ہی نظموں کے بعد پکے آم کی طرح میرے ذہن کی جھولی میں آگرا تھا۔

سہ زبانی ”انتظار“ وہ ماہنامہ ہے جس کے ذریعے ماجد صدیقی اپنے ادبی معروکوں

سے اہل علم کو وقتاً "فوقاً" نہیں بلکہ مسلسل آگاہ کرتے رہتے ہیں۔ میرے سامنے اسی "انتظار" کا "منی ایڈیشن" ہے جسے نویں شمارے کا "مرتبہ منزلت" عطا ہوا ہے۔ اس انتظار کی کئی خوبیاں ہیں۔ سب سے بڑی خوبی یہ ہے کہ اس میں پروفیسر ماجد صدیقی صاحب نے اپنے ایک "نشان حیدر اقدام" کی نشاندھی کیلئے اس "ایسوں صدی لائبریری" کے قیام کا تذکرہ کیا ہے جو ان کے شرکے بائیسوں کونے میں تینسویں موڑ پر چوبیسوں سوکھ کے پاس ان کے اپنے گھر میں، ان کی اپنی ذاتی کتابوں پر مشتمل اور ان کی اپنی سرپرستی میں قائم ہے۔ واقعی حکومت بڑی تا سمجھ ہے جو ابھی تک "نشان حیدر" نہیں دے سکی اس میں پروفیسر ماجد صدیقی صاحب کا اپنا کوئی قصور نہیں سراہر حکومت کی نالائقی ہے۔

اس انتظار کی ایک اور اہم خوبی یہ ہے کہ یہ مختصر ہے۔ چونکہ پروفیسر ماجد صدیقی جانتے ہیں کہ مختصر سے مختصر انتظار بھی ناقابل برداشت ہوتا ہے اس لئے انہوں نے اسے دلچسپ بنانے کے لئے میں اپنی کتابوں کی فہرست کے بعد اتنے ہی صفحے لٹیفیوں کے لئے مختص کر دیئے ہیں جتنے انہوں نے اپنی ہر کتاب کی قیمت اور نام طبع کرنے کے لئے رکھ چھوڑے تھے۔

اپنی کتابوں کی قیمتیں تو انہوں نے درج کر دیں ہیں مگر ابھی تک ان کی قدر متعین نہیں کر سکے، اس لئے کہ قدر کا تعین تو زمانہ کیا کرتا ہے جس میں اکثر دری ہو جاتی ہے جبکہ "منی انتظار والے" پروفیسر ماجد صدیقی لمبے عرصے کے اس انتظار سے اوب چکے ہیں اور چاہتے ہیں جو کچھ ہونا ہے ابھی اور اسی وقت ہو۔

ہتھیلی پر سرسوں جمانے کے لئے وہ سر ہتھیلی پر یوں لئے پھرتے ہیں کہ ہر کوئی ہتھیلی سر پر دھرے انہیں تک دیدم دم نہ کشیدم دیکھ رہا ہے جبکہ وہ اپنی جیب کے نکلے کھنکنے کھنکا کر قلم والوں کو "متوجہ" کر رہے ہیں۔

یہ نکلوں اسکی بات جو میں نے بیچ میں کر دی ہے تو یہ روا روی میں نہیں کی اسی کے لئے تو وہ ساری تمہید باندھی گئی ہے جو ابھی تک چل رہی ہے مگر پسلے پروفیسر ماجد صدیقی کے "متوجہ" کر لینے والے فن کا تذکرہ بعدہ مثال بہت ضروری ہے کہ شروع سے ہی میں سائنس کا طالب علم رہا ہوں اور حقیقوں کی مثالیں دے کر واضح کرنے کی

عادت سی ہو چلی ہے۔

”منی انتظار“ کے سرورق پر دو اشخاص کا ایک کارنوں ہے جبکہ پس سرورق ایک تصویر ہے۔ کارنوں کی طرح اس میں بھی دو اشخاص ہیں۔ تصویر اور کارنوں دونوں کی طباعت برگ ٹنگر ہے۔ دونوں میں ایک اور بات بھی مشترک ہے کہ ان میں سے ایک شخص مسکرا رہا ہے جبکہ دوسرا ذرا متفرک ہے۔

یوں تو کئی اور مطابقتیں بھی تلاش کی جاسکتی ہیں مگر اب میں ان تضادات کی طرف آتا ہوں جو مجھے ذرا غور کرنے پر نظر آئے مثلاً پہلا یہ کہ کارنوں قلم سے اور تصویر کیمرے سے بنائی گئی ہے حالانکہ کیمرے نے بھی ہو ہو وہی کام کیا ہے جو قلم نے کیا تھا۔ دوسرا یہ کہ کارنوں میں ہر دو اشخاص بے نام ہیں جبکہ تصویر والے دونوں ”نامور“ ہیں۔

ان ”ناموروں“ میں سے ایک افضل خان عرف جان ریبو ہے۔ ویکھیں صرف نام بتا دینے سے ہی آپ مسکرا دیئے۔ تصویر میں یہی کام ریبو بھی کر رہا ہے۔ اس کے ساتھ اس کے کندھے پر ہاتھ رکھے، تدرے بجھے بجھے سے پروفیسر ماجد صدیقی ہیں جو پر امید ہیں کہ جو کوئی ریبو کو دیکھے گا اس کے پہلو میں کھڑی شخصیت کو بھی دیکھنے پر مجبور ہو گا اور یہ ہے ”متوجہ“ کرنے کا وہ فن جو پروفیسر صاحب خوب جانتے ہیں۔

جب کہ میں نہیں جان پایا ہوں کہ ریبو کی اداکاری اور پروفیسر صاحب کی شاعری میں وہ کیا قدر مشترک ہے جس نے انہیں یہ تصویر سرخ رنگ میں چھاپنے پر مجبور کیا ہے۔ اسے جانے کیلئے مجھے بھی ان کی طرف رجوع کرنا پڑ رہا ہے جن کو پروفیسر ماجد صدیقی نے اپنی جیب کے ان ٹکوں کو کھنکا کر متوجہ کرنے کی کوشش کی ہے جن کا تذکرہ میں پہلے کر آیا ہوں۔

یہ جو میں بار بار ٹکوں کا لفظ دھرا رہا ہوں تو ”ٹکے ٹکے بکنا“ والا محاورہ ہرگز ہرگز میرے سامنے نہیں ہے کیونکہ پروفیسر ماجد صدیقی نے اپنے ”منی انتظار“ کے صفحہ نمبر ۵ پر (جو اتفاق سے پس سرورق کی پشت بنتا ہے) میں نقد ۳۵ ہزار روپے کی بات کی ہے۔

اب جبکہ بات ٹکے سے ہزاروں تک پہنچ چکی ہے اس جملے کے ایک بار پھر نزول

کے ساتھ کا تذکرہ کریں ادا چاہیے کہ جو مارکیز کو پچاس برس پہلے اور ہمیں کچھ لمحہ پہلے سو جھا تھا۔۔۔ جملے کی ساخت جیسی نصف صدی پہلے تھی اب بھی بالکل ویسی ہی ہے۔۔۔ بس دو فرق ہیں۔

پہلا فرق یہ ہے کہ مارکیز کو کافکا کی میٹا مارفوس پڑھ کر یہ جملہ سو جھا تھا جبکہ اس جملے کا میرے ہاں توارد پروفیسر ماجد صدیقی کے منی انتظار کا صرف ایک صفحہ، یعنی صفحہ نمبر ۵۶ پڑھنے پر ہی ہو گیا ہے۔ دوسرا فرق یہ ہے کہ مارکیز نے میٹا مارفوس سے متاثر ہو کر اگلی صبح اپنی پہلی کہانی لکھی تھی جبکہ میں پروفیسر صاحب کے ان شدید متاثرین میں سے ہوں جو تنقید لکھنے کے عمل سے مکمل طور پر تائب ہو گئے ہیں حالانکہ اس میں سراسر ۳۵۰۰۰ روپے کا فائدہ ہے۔

پروفیسر ماجد صدیقی کے منی انتظار کے صفحہ نمبر ۵۶ کی عبارت ملاحظہ کیجئے۔

”۳۵ ہزار روپے مالیت کے انعامات حاصل کیجئے (جلی حروف میں، برگ  
شترف)۔

یہ راز وسعت صحراء میں جا کے ہم پر کھلا  
کہ شر درد میں ہم بے زبان کیا کیا تھے  
اس طرح کے سینکڑوں بلکہ ہزاروں یادگار شعروں کے خالق پروفیسر ماجد صدیقی پر لکھی  
جانے والی کتاب ”ماجد صدیقی—اردو غزل کے آئینے میں“ کے لئے دس بارہ فل  
سکیپ صفحات پر مشتمل مقالات جلد از جلد مطلوب ہیں (قارئین! ٹینڈر طلب کرنے  
والی کیا معیاری زبان استعمال ہوئی ہے۔۔۔ واللہ! داد دیجئے نا)۔ ان مقالات میں سے  
دس بہترین مقالات پر ایک ایک ہزار روپے مالیت کے اور ان دس منتخب مقالات میں  
سے بہترین مقالے پر مزید پنچیس ہزار روپے مالیت کے انعامات کتاب کی اشاعت سے  
پہلے پہلے متعلقہ مقالہ نگاروں کو دیئے جائیں گے۔ (حالانکہ یہی ٹھیک ۳۵۰۰۰ روپے  
میں چکے سے فرد واحد کو بھی دیا جا سکتا تھا جیسا کہ کئی دوسرے کر رہے ہیں یا یہ کہ وہ  
یہ ”اہم فریضہ“ خود بھی سرانجام دے سکتے تھے یوں ۳۵۰۰۰ روپے کی بچت ہو جاتی اور  
کام بھی عین مٹا کے مطابق ہوتا۔ ہنگ نہ پھٹکری اور رنگ چوکھا۔ مگر اس میں ایک  
قباحت ہوتی کہ اتنا شاندار اشتہار چھانپے کا موقع ضائع ہو جاتا اور پروفیسر ماجد صدیقی

کسی موقع کو کیسے ضائع ہونے دے سکتے ہیں)

اس "علمی اور ادبی" ٹینڈر کی مزید کچھ شرائط کے بعد ایک پتہ چھاپ دیا گیا ہے۔

آپ کی سولت کے لئے درج کئے رہتا ہوں۔

"اپنا ادارہ۔۔۔ پوسٹ بکس نمبر ۲۳۶، سیٹلائز ٹاؤن، راولپنڈی"۔۔۔

یاد رہے کہ "اپنا ادارہ" پروفیسر ماجد صدیقی کا اپنا ادارہ ہے۔

اب یقیناً آپ کو بھی وہی جملہ سوچھ رہا ہو گا جو کچھ دیر پسلے مجھے سوچھا تھا۔

"اوہ میرے خدا! کیا یوں بھی لکھا جا سکتا ہے؟"

## ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی ایچ ڈی بقلم خود

”اردو افسانے کی روایت“ اور ”گناہ کی مزدوری“ والے اپنے مرزا حامد بیگ ہیں! اب وہ اپنے نام سے پسلے ڈاکٹر اور آخر میں پی ایچ ڈی لکھتے ہیں اور دونوں ایک ساتھ اس لئے لکھتے ہیں کہ محض پی ایچ ڈی لکھنے لے ان کی تسلی نہیں ہوتی جبکہ صرف ڈاکٹر لکھنے سے یہ خدشہ بھی موجود رہتا ہے کہ دوسروں کی تسلی نہیں ہوگی اور یہ بات بھی خارج از امکان نہیں کہ کوئی غلط فہمی میں منہ کھول کر اپنی گندی زبان نہ دکھانا شروع کر دے اور ڈاکٹر صاحب (پونکہ پی ایچ ڈی والے ہیں) عارضہ نہ سمجھ سکیں (یقیناً) نہیں سمجھ سکیں گے کہ وہ خالی خولی ڈاکٹر ہیں) اور کف ڈھیلے کرتا بازو زنگا کرے اور نبغ دکھانے کو آگے بڑھا دے اور جب یہاں بھی تسلی نہ ہو تو اسے کف آئے۔ لہذا بعد میں کف افسوس ملنے سے مرزا صاحب نے یہی بہتر جانا ہے کہ حفظ ما لقدم کے طور پر ڈاکٹر اور پی ایچ ڈی ایک ساتھ لکھے جائیں یون وہ نہ صرف اپنے کفو سے ممتاز ہو گئے ہیں، اپنے نام کے ساتھ لاحقے کو بوقت ضرورت کام میں بھی لاتے ہیں اور بطور سند بھی استعمال کرتے ہیں۔

مرزا صاحب نے کئی اور بھی ایسے کام کئے ہیں جنہیں ”ایک ساتھ“ کے زمرے میں شمار کیا جا سکتا ہے مگر ہمیں اس کی جمع و تدوین کے لئے ”آنکھیں پکا کر“ کام کرنا

پڑے گا اور خدشہ ہے کہ کام "ضھیم" ہو جائے گا۔ یہ جو ہم نے "آنکھیں پکانے والا" اڑنگا محاورہ اور "ضھیم" جیسا "حیم" لفظ استعمال کیا ہے تو یقین جانتے اس میں ہمارے ارادے کو کوئی دخل نہیں ہم ڈاکٹر مرزا حادبیگ پی ایچ ڈی صاحب کا ایک خط اور قلمی انٹرویو موصول کر بیٹھے ہیں۔ "ضھیم" کا لفظ ان کے خط سے اور "آنکھیں پکانے" والا محاورہ ان کے انٹرویو سے خود بخوبی پڑا ہے۔

مرزا صاحب نے خط ہمارے لئے اور انٹرویو "سلسلہ" کے ذریعے آپ کیلئے روان فرمایا ہے "معروف ادباء اور شعراء" کے خطوط بھی بعض اوقات ادبی حوالے کا کام دیتے ہیں لہذا ہم اسے بھی آپ ہی کی امانت سمجھتے ہیں۔

یاد رہے کہ یہ خط "ادبوں اور دانشوروں کی قومی کانفرنس ۱۹۹۳ء" کے موقع پر شائع ہونے والے اکادمی ادبیات کے لیٹر ہیڈ پر محروم ہے جب کہ اس کے بعد ایک اور رسوائے زمانہ عالمی کانفرنس بھی منعقد ہو چکی ہے جس میں مرزا صاحب بہ نفس نہیں موجود تھے اور سینیٹ مندوب ایک عدو بیگ بر مشتمل دعوت نامہ ہائے طعام و تفاصیل پروگرام و تفریحات بعدہ شیشتری از قسم لیٹر ہیڈ وغیرہ کے حق دار ٹھرائے گئے تھا مگر یوں لگتا ہے مرزا صاحب نے یہ مال خاص کسی اور خاص موقع کے لئے سنبھال رکھا ہے حالانکہ وہ سنبھالن ہار بالکل نہیں لگتے جیسا کہ آپ ان کے اس خود نوشہ انٹرویو میں پچشم خود ملاحظہ فرمانے والے ہیں جو ہم بعد میں درج کریں گے۔

اس تمہید کو کافی جانتے اور اب وہ خط ملاحظہ کیجئے جس کے اوپر والے دائیں کوئے میں مرزا صاحب نے لاحقے، سابلے سمیت اپنے نام کی مرثیت کی ہے اور یونچے والے دائیں کوئے میں اپنی خوب صورت تصویر چپاں کر دی ہے مرثیاً اس لئے کہ سند رہے اور تصویر یقیناً" اس لئے کہ بوقت ضرورت کام آئے۔

۳۱ اکتوبر ۱۹۹۷ء کو ایک سے تحریر کئے گئے اس خط میں مرزا صاحب قلمی ہیں "محب کرم محمد حمید شاہد" سلام مسنون! سلسلہ مجھ تک بھی پہنچ جاتا ہے۔ از حد شکر گزار ہوں" (ہم مرزا صاحب کو براہ راست ان کا نام پڑھ لکھ کر سلسلہ پہنچ رہے ہیں اب یہ جو انسوں نے "پہنچ جاتا ہے" لکھا ہے تو یقیناً" اس میں بھی کوئی خاص بات ہوگی جس تک پہنچنے کی کوشش میں ہمیں اس نکتہ وال کا یہ نقطہ نوگریز نظر آیا ہے کہ

اے سلسلہ والو! تم فقط تین لفظوں کا نام لکھ کر بھیج دیتے ہو لاحقہ سابقہ نہیں لکھ سکتے تھے لذا ہم اسے اپنی جانب سیدھا آنے والا "سلسلہ" ہی تسلیم نہیں کرتے۔ ڈاکٹر (پی ایچ ڈی) صاحب! جب صحیح کا بھولا شام کو لوٹ آئے تو اسے بھولا، نہیں بھولا کہتے ہیں ہمارے بھوپن کو معاف کیجئے کہ اللہ بھی معاف کرنے والوں کو عزیز رکھتا ہے۔)

مزید لکھتے ہیں "قبل ازیں آپ کے کالم پڑھ کر لطف لیتا رہا" (بعد ازاں بھی آپ اس طرح لطف لیتے رہے تو ہمیں یہ جان کر از حد خوشی ہوگی)

"آج یوں ہی بیٹھے بیٹھے آپ کا خیال آیا" (جبکہ ہمیں خیال میں لانے کے لئے محض "بیٹھے بیٹھے" کی کیفیت عجیب سی لگتی ہے) کیوں نا پاکستان کی گولڈن جوبی کے موقع پر معروف ادباء و شعراء سے چند سوالات و جوابات "سلسلہ" میں اشاعت پذیر ہوں" (مندرجہ جملے میں قابل توجہ لفظ "معروف" ہے مزید برآں بنظر غائر تجویز بڑی معقول نظر آتی ہے مگر کس طرح اس علمی منصوبے کو انہوں نے عملی جامہ، بلکہ پائیجاہ مہمنا ہے ملاحظہ ہو۔۔۔ فرماتے ہیں)

"سوالنامہ مlfوف ہے اور بغیر کسی گلی لپٹی کے جوابات بھی ارسال خدمت ہیں"۔ (یاد رہے یہ سوالنامہ بقول خود انہوں نے خود بنایا ہے، کپوز کرا کے بقلم خود حک و اضافے کئے ہیں، اپنے خط کے ساتھ لف کر کے لفافے میں بند کیا ہے اور اس سارے عمل کو انہوں نے ایک جملے "سوالنامہ مlfوف ہے" میں بیان کر کے سمندر کو کوڑے میں بند کر دیا ہے۔ علاوہ ازیں اس جملے کے اوپر ایک ستارہ بنا کر پاورقی حاشیے میں ہماری راہنمائی بھی فرمادی ہے کہ "سوالنامہ کی فونٹو کاپیاں کروائی جا سکتی ہیں" حالانکہ یہ سوالنامہ دوسرے معروف شعراء کیلئے صرف اس وقت کار آمد ہو سکتا ہے جب وہ دوسروں کے سوالوں کے جوابات عنایت فرمانا چاہیں جب کہ دیوار تو بنیاد پر ہی استوار ہوتی ہے اور بنیاد ڈاکٹر (پی ایچ ڈی) صاحب یوں بنا رہے ہیں کہ خود ہی سوالات تجویز کر کے بقلم خود جوابات عنایت کر رہے ہیں یہی حق دوسرے معروف، معارف، "معروفین" کو بھی ملتا چاہیے کہ جس کا جب جی مواجهہ کو چاہے خود سوال تراشے خود ہی جواب نوک قلم لائے مlfوف کرے اور اللہ اللہ خیر سلا۔ اوه۔۔۔ ہم پھر بہک گئے، بات ہی اتنی نشدہ آور ہے کہ ہم تو خیال ہی خیال میں اپنے آپ سے

”مکالموں مکالمی“ ہوئے جا رہے ہیں بہر حال خط کی طرف لوٹتے ہیں۔ فرماتے ہیں)

”اگر یہ سلسلہ چل نکلا تو بت سی اہم آراجع ہو جائیں گی“ (ہمیں یقین ہے یہ سلسلہ ضرور چل نکلے گا۔ بس ایک خدشہ ہے کہ ڈاکٹر (پی ایچ ڈی) صاحب کے مجوزہ سلسلے کے چلنے کے بعد ہمارے ”سلسلہ“ کا چل چلا ہو گا... اور ہاں یہ تو بتایا ہی نہیں گیا کہ جب یہ اہم آراجع ہو جائیں گی تو ان کا کیا مصرف ہو گا؟) ”اس سے قبل محض اس لئے آپ کو نہیں لکھ سکا کہ ٹی ایس الیٹ کی شاعری اور ڈرامہ نگاری پر ایک ضخیم کتاب تالیف کرنے میں لگا ہوں (”ضخیم“ کا لفظ جو ہم شروع میں لکھنے تھے یہیں سے لیا گیا تھا اگر وہ یہاں ”وقع“ کا لفظ لکھتے تو شاید وہ بھی ہمارے قلم سے نپک پڑتا)

”اس کام سے فارغ ہو کر ”احباب“ سے ملنے اسلام آباد پنڈی کا چکر لگاؤں گا“ گویا ابھی تک وہ اپنے ”ضخیم“ کام کو مزید ”ضخیم“ بنانے میں مصروف ہیں اور یہ جو انسوں نے بقلم خود انٹرویو ساخت فرمایا ہے وہ اسی مصروفیت میں سے وقت نکالنے کے باعث ممکن ہو پایا ہے۔ ڈاکٹر (پی ایچ ڈی) مرزا حامد بیگ کی اس دو گونہ مصروفیت پر ہمیں مرزا منور کا کہا یاد آیا۔۔۔ ”اللہ ہم ضد بے ضد“۔۔۔

آخر میں ایک عجوبہ اور ہو گیا ہے ڈاکٹر (پی ایچ ڈی) صاحب نے ”خیر طلب“ لکھنے کے بعد غلطی سے ساملئے لاحقے کے بغیر دستخط فرمادیئے ہیں، غلطی تو کسی سے بھی ہو سکتی ہے۔ ہے نا!

قارئین محترم خط تمام ہوا۔ انٹرویو بغیر کسی تبصرے کے آپ کی نذر کرتے ہیں کہ ہمیں یقین ہے اس پر آپ ہم سے بہتر تبصرہ کر سکتے ہیں۔ بس ایک کام ہم نے کیا ہے وہ یہ کہ ڈاکٹر (پی ایچ ڈی) صاحب نے سوالاتمہ الگ صفحے پر بھیجا تھا ہم ہر سوال ان کے جواب سے پہلے درج کر رہے ہیں۔ ہمارا خیال ہے یہ ملاؤٹ یوں چائز ہو جاتی ہے کہ یہ سارا سودا اُنہی کا ہے۔۔۔ اور ہاں۔۔۔ ایک شعوری کوشش یہ بھی ہے کہ سوالات جوابات کے ساتھ درج کرنے سے شاید کوئی سنجیدہ، باہمی ربط بھی مل جائے۔ اب اس کوشش میں ہم کہاں تک کامیاب نہ ہرے ہیں اس کا فیصلہ آپ پر چھوڑتے ہیں۔ مگر انٹرویو سے پہلے ایک بت ہی اہم بات جس کا اظہار ہم ضروری سمجھتے ہیں وہ

ڈاکٹر صاحب کی تخلیقی اور تحقیقی کاؤشوں کا اعتراف ہے۔ ڈاکٹر صاحب نے اس اثر یوں کے ذریعے دو درجن سے زائد ادیبوں کی تغیر کی ہے ان کے صرف منفی رویوں کی نشاندہی سے ان کی شخصیتوں کا حیہ بگاڑ کر رکھ دیا ہے ایسے ہی جیسے اور ہم نے چن چن کر منفی اجزاء سے ایک بھدی سی تصویر بنادی ہے جو ڈاکٹر صاحب کے اصل روپ سے بہت مختلف ہے۔ ایسا کرنے سے نہ تو تفحیک مقصود ہے نہ ہی انہیں ان کے تخلیقی و تحقیقی مقام سے گرانا بلکہ یہ صورت واضح کرنا ہے کہ صرف منفی رخ سے پروہ اٹھانے سے کتنی پریشان کن صورت پیدا ہوتی ہے۔

ڈاکٹر صاحب کے اثر یوں سے پہلے ہم سب کے لئے انہیں ایسی ایلیٹ کے یہ جملے یاد رکھنا کیا بہت ضروری نہیں ہو گیا جن پر ڈاکٹر صاحب آج کل ضخیم کتاب تالیف فرمائے ہیں۔ یہ جملے ان کی نظر سے بھی یقیناً ”گزرے ہوں گے۔

- حقائق ہمارے لئے اتنے معزز نہیں ہوتے جتنی کہ آرا ہو سکتی ہیں۔

- بعض اوقات تنقیدی آراء کی زیادتی ذوق سلیم تباہ کر دیتی ہے۔

- ایماندار نہ تنقید فن کار (شاعر) پر نہیں فن (شاعری) پر ہونی چاہیے۔

انہوں جوں کا توں ملاحظہ فرمائیں۔

سوال ساہ: ہمارے ادیبوں نے گذشتہ پچاس برسوں سے مخصوص پاکستانی صورت حال کی تفہیم میں کیا کروار ادا کیا ہے؟

جواب: پاکستان کے مخصوص سماجی اور سیاسی حوالوں کی تفہیم کے باب میں پاکستانی ادباء و شعراء نے اپنے تین کوشش توکی ہے۔ تفصیل آپ کا اور میرا بہت وقت لے گی، لہذا ملاحظہ ہو میرا مضمون ”خود افروزی اور پاکستانی ادب“ مطبوعہ، فنون لاہور بابت میں تا دسمبر ۱۹۹۶ء لیکن اس سارے کئے دھرے کا قارئین اور عوامی سطح پر رو عمل اتنا واضح نہیں اس لئے بھی کہ اولیٰ رسائل کی اشاعت محدود، محدود تر ہو چلی اور کتابوں کی قیمتیں آسمان سے باتمیں کرنے لگیں۔

سوال - ۳: کیا پاکستانی ادب ایک منفرد شاخہ حاصل کر گیا ہے؟

جواب: ہمارا ادب بھی اردو ادب کے عالمی دھارے کا ایک حصہ ہے۔ پاکستانی ادب کی شاخہ معین کرنے کی اولین کوشش از طرف محمد حسن عسکری اور سعادت حسن

منتو تو "اردو ادب" کے دو شماروں سے آگے نہیں بڑھی۔ نہ اسلامی ادب کے باب میں نیم صدیقی اور جماعت اسلامی کے دیگر ادباء و شعراء کو کامیاب دیکھا۔ ان کے باوجود کہ "سیارہ" لاہور مرتبہ نیم صدیقی اور حفیظ الرحمن احسن باقادعی سے شائع ہوتا آیا ہے۔

ہاں پاکستان میں تحقیق کی جانے والی شاعری خصوصاً "غزل" نہ صرف اعلیٰ درجے کی ہے بلکہ بہت کے متنوع تجربات اور لفظیات کے حوالے سے منفرد لحن کی حامل ہے۔ اسی طرح پاکستان میں لکھا گیا افسانہ بھی ادب کے عالمی دھارے میں اپنی بھرپور شناخت کا طالب ہے۔ نئی ادبی اصناف کے حوالے سے بات کریں تو پتا چلتا ہے کہ پاکستان میں انسانیت کی کوپنل پھوٹی لیکن ذاتی اغراض کے تحت نتیجہ یہ کہ جماں کی طرح بیٹھ گئی۔ چند نئے شعراء نے نشری لفتم کامیابی سے لکھی جب کہ ہائیکو کی صفت کمزور شعراء کے ہاتھوں میں بچوں کا کھلونا بن کر رہ گئی۔

سوال۔۳: پچاس برسوں میں پاکستان میں کس صفت ادب نے زیادہ ترقی کی ہے؟۔

جواب: صرف غزل اور افسانہ دو ایسی اصناف ہیں، جن میں ہم نے گذشتہ پچاس برس آنکھیں پٹکا کر کام کیا ہے۔

سوال۔۴: کیا پاکستانی ادب کو عالمی معیار پر پیش کیا جا سکتا ہے؟

جواب: لذرا ادب کے عالمی مظرا نامے پر غزل اور افسانہ میں ہم کسی سے ہیئتہ دکھائی نہیں دیتے۔

سوال۔۵: آپ کے خیال میں مستقبل کے پاکستانی ادب کا منظر نامہ کیا ہو گا؟

جواب: محمل طور پر ہم مسلسل زوال کا شکار ہیں۔ ماسوائے ۱۹۷۰ء کی دہائی میں غزل اور افسانے کے میدان میں جو کام سامنے آیا وہ ہمارے عروج کی آخری حد تھی۔ اس کے بعد چند نئے غزل گو شعراء کو چھوڑ کر مسلسل گراوٹ کے بہت سے اسباب ہیں۔ خاص طور پر لکھنے والوں کی تن آسمانی ہم کتاب سے کٹ کر رہ گئے۔ الیکٹرانک میڈیا سے ادب کو دور دھکیل دیا گیا حکومتی سطح پر ادبی اعزازات کی غلط بخشش نے سمجھی گی کے ساتھ کام کرنے والوں کے حوصلے پت کر کے رکھ دیئے۔ امجد اسلام احمد اور عطاء الحق قاسمی کو ڈاکٹر وحید قریشی، مشق خواجہ اور انتظار حسین سے پہلے "پرائیڈ آف

پر فارمنس" سے نوازا گیا۔ اس کا نتیجہ کیا تھا؟ انتظار حسین نے سمجھہ قلم کاری کو معطل کیا اور اپنے بھائی بھتھے کے ذریعہ یہ اعزاز حاصل کر کے رہے۔

افتخار عارف کو صرف ایک شعری مجموعہ پر "پرائیڈ آف پر فارمنس" ملا اور اس غلط بخشش میں جام صادق مرحوم کا ہاتھ تھا۔ حسن رضوی اور حسن نقوی بھی اسی راہ پر چلے اور کامیاب ٹھہرے۔ شنزاد احمد ہر سال اس نوع کی غلط بخشیوں پر واپس لکرتے تھے لہذا اس بار "پرائیڈ آف پر فارمنس" برائے ادب پنجاب سے فائل کئے گئے ناموں کو بیک قلم مسترد کر کے احمد ندیم قاسمی اور پروفیسر نوید شنزاد پر مشتمل کمیٹی توڑ دی گئی اور یوں شنزاد احمد اور اے۔ حید نے نذری ناجی اور عطاۓ الحق قاسمی پر مشتمل کمیٹی سے یہ اعزاز پایا۔ تفویر تو اے چرخ گردان تفو۔

میں یہ نہیں کہتا کہ ان لوگوں کو یہ اعزاز نہیں ملنا چاہئے تھا۔ ضرور ملنا چاہئے لیکن کام دیکھ کر اور اپنی باری پر ملے تو عزت میں اضافہ ہوتا ہے۔ ماضی قریب میں مولانا حامد علی خاں، اشرف صبوحی دہلوی، وزیر الحسن عابدی، محمد حسن عسکری اور ناصر کاظمی اس اعزاز سے محروم رکھے گئے اور آج رحمن نذنب اور آغا بابر کے بارے میں کوئی نہیں سوچتا کہ وہ اس اعزاز کے مستحق ہیں۔

قومی اخبارات کے ادبی صفحات اور خالص ادبی اخبارات کو اٹھا کر دیکھ لجھے کسی اہم قلم کار کے بارے میں آپ کو کوئی خبر پڑھنے کو نہیں ملے گی۔ پڑھنے کو خبر ملے گی تو عطاۓ الحق قاسمی، افتخار عارف اور نوشی گیلانی کے بارے میں یا پیروں ملک کے میزانوں از قسم جمیل مسرور اور حمیرا رحمن کے بارے میں۔ ہمارے پست ہو جانے کی کوئی انتہا ہے؟

سوال۔ ۶۔ ماضی اور مستقبل کے حوالے سے ادب اور تعلیم کے باہمی تعلق پر آپ کی رائے

جواب: زبان و ادب کی سطح پر مسلسل گراوٹ کو دیکھنے اور محسوس کرنے کے لئے انٹرمیڈیٹ کی سطح پر پڑھائی جانے والی کتاب "اردو لازی" کی صرف ایک مثال کافی ہوگی۔ سجاد باقر رضوی کے بعد خواجہ محمد زکریا نے کتاب مرتب کی اور خواجہ محمد زکریا کے بعد علی احمد خاں نے یہ کام سرانجام دیا۔ یوں ہم اعلیٰ سے ادنیٰ درجے تک پہنچنے

کی کوشش میں لگے ہوئے ہیں۔

چند برس قبل ڈاکٹر گولی چند نارنگ پاکستان تشریف لائے تو کہنے لگے ”بہت جی چاہتا ہے کہ پنجاب یونیورسٹی اور یونیورسٹی کالج لاہور میں حاضری دوں اور اساتذہ سے ملوں“۔ میں نے عرض کی ”حافظ محمود شیرانی“، مولوی محمد شفیع، علامہ وزیر الحسن عابدی، ڈاکٹر محمد سید عبداللہ، ڈاکٹر عبادت بریلوی، ڈاکٹر وحید قبیشی اور سجاد باقر رضوی کا زمانہ تولد گیا۔۔۔۔۔ اب وہاں جا کر کیا دیکھیے گا؟“، الاماشاء اللہ ہماری جملہ یونیورسٹیوں کے شعبہ جات کی یہی حالت ہے۔

سوال ۔۔۔ پاکستان کی گولڈن جوبی کے موقع پر آپ کا پیغام؟

جواب : اگر سیاست کاروں کے پاس دماغ نہیں (اور ہمیں اس کی توقع بھی نہیں کرنا چاہے کہ یہ ان کا میدان نہیں) تو کیا ہمارے دیدوں کا پانی بھی مر گیا ہے؟ کہ ہم واقعتاً ”اعلیٰ اور ادنیٰ کی پہچان نہیں کر سکتے؟ پریشان خلک یونیورسٹی گرائیں کیش کے سربراہ کیسے بن جاتے ہیں؟ شفیق الرحمن، مسیح الدین صدیقی، پریشان خلک، غلام ربانی اگرو، افتخار عارف، مظہر الاسلام کا اکادمی ادبیات پاکستان میں کیا کام؟ مقتدرہ قوی زبان کیلئے ڈاکٹر وحید قبیش اور ڈاکٹر جیل جالبی کے بعد کیا افتخار عارف ایک ایسے اہل شخص ہیں جنہیں مزید دوسال کیلئے مقتدرہ کا چیئرمین رکھا جانا مناسب خیال کیا گیا؟ سوال پیدا ہوتا ہے کہ نیشنل بک کونسل اور نیشنل بک فاؤنڈیشن میں ڈاکٹر حسین اور احمد فراز کیوں کر گھس جاتے ہیں؟ عطاۓ الحق قائمی، حسن رضوی، اجمل نیازی اور مظہر الاسلام قوی اخبارات کے ادبی صفحوں کے انچارج بنے رہنے میں کس قدر خفیہ مشقت کرتے ہیں؟ کیا اس مشقت کی تفصیل کو منظر عام پر لایا جا سکتا ہے؟ جلقہ ارباب ذوق لاہور جیسے اہم پلیٹ فارم پر اے جی جوش جیسے سیکریٹری کیسے منتخب ہو جاتے ہیں؟ محمد طفیل کے انتقال کے بعد ان کے فرزند جاوید طفیل ”نقوش“ جیسے عمد ساز ادبی جریدہ کو گورنمنٹ کالج، لاہور کے شعبہ اردو سے مرتب کرواتے ہیں تو اس میں کوئی خاص وجہ تو ہوگی۔ پہلک سروس کیش میں اردو ادب کے پروفیسر کے انتخاب کے لیے صابر لودھی کس طرح بطور ایکپرٹ جاتے ہیں؟ پی ایچ ڈی کی ڈگریاں روپڑیوں کی طرح بٹ رہی ہیں۔ آخر کیسے؟۔۔۔ سعداللہ شاہ اور فتح عباس شاہ

کے شعری مجموعہ ہر کتب فروش کے ہاں مل جاتے ہیں؟ جب کہ فراق گورنچوری، ن۔م راشد، مجید امجد اور عزیز حامد مدنی کا لاثانی کلام ڈھونڈنے سے نہیں ملتا، آخر کیوں؟۔ غرضیکہ بہت سے سوالات ہیں جو پاکستان کی گولڈن جوبلی کے موقع پر ذہن میں گونجتے رہتے ہیں۔





---

و تعظيم في عين الصغير صغارها  
و تصغر في عين العظيم العظام  
چھوٹے کی نگاہ میں چھوٹی چیزیں بھی بڑی معلوم ہوتی ہیں  
اور بڑے کی آنکھ میں بڑی بڑی چیزیں بھی حقیر ہو جاتی ہیں۔

## زبان بدلي لحن بدلا

الين نين "امریکن کر ٹيکل ایسے" میں کرتا ہے۔

"ادب کا فرض ہے کہ وہ زبان کو سنوار دے جس کے تابع تمام شاعریں ہیں۔ اس کا فرض یہ بھی ہے کہ وہ ہمیں خبردار کر دے کہ جب زبان انسان کی توقع کے مطابق اپنا مقصد پورا نہیں کر سکتی۔"

الین نین کا کہا مجھے یوں یاد آیا کہ ادبی جریدے "صریر" میں فہیم اعظمی نے حسب سابق ایک نئے مسئلے پر قلم انھایا ہے اور وہ ہے "زبان کی نگست و ریخت کی حدود" کا مسئلہ ۔۔۔ اگرچہ اس تحریر میں بحث کا مرکزہ کچھ اور ہے مگر اس کے مطالعے کے دوران مجھے گبرئیل گارسیا مارکیز کے ناول "کرنل کو کوئی خط نہیں لکھتا" کا کرنل بھی یاد آنے لگا ہے جسے ایک لفظ ۔۔۔ جی ہاں محض ایک لفظ کی ادائیگی کے لئے کچھتر بر س لگے تھے ۔۔۔ لمحہ کر کے برس کی ہوئی زندگی کے کچھتر بر س ۔۔۔ اور جب وہ لفظ ادا کر چکا تو گویا وہ آسودہ ہو گیا ۔۔۔ وہ لفظ ادبی زبان کا نہ تھا، عوامی زبان کا تھا۔ عوامی زبان اور ادبی زبان کے ضمن میں پسلے فہیم اعظمی کی بات سن لجھے ۔۔۔ فرماتے ہیں :-

"ادبی زبان اور عوامی زبان میں ہمیشہ فرق ہوتا ہے۔ ادبی زبان، الجہ،

تلخظ اور اکثر معنی کے اعتبار سے عوامی زبان سے مختلف ہوتی ہے"

فہیم اعظمی صاحب! آپ کا فرمایا اپنی جگہ مگر بعض اوقات محلِ آئندہ عوامی زبان کا عامیانہ لفظ زندگی کی پوری تفسیر بن جاتا ہے۔ اور ایسا ہی عامیانہ لفظ گھر بُتل گارسیا مارکیز نے اپنے ناول کے مرکزی کروار (کرٹل) کی زبان سے اکٹواہا ہے۔ اس سے پہلے کہ وہ لفظ تحریر کروں.... تھوڑی سے جان پچان گھر بُتل گارسیا مارکیز کے ساتھ۔

لاطینی امریکہ کے ملک کولمبیا سے تعلق رکھنے والا نوبل انعام یافتہ یہ ادیب اپنے یورپی ناقدین کی نظر میں ٹلسی حقیقت نگار ہے۔ جبکہ خود مارکیز کا کہنا ہے:-

”میرے یورپی ناقدین میری کمانیوں کے ٹلسماں سے تو باخبر ہیں مگر اس کے پیچھے پوشیدہ حقیقت کو نہیں دیکھ سکتے۔ اس کی وجہ یقیناً“ ان کی عقلیت پسندی ہے جو انہیں یہ سب کچھ دیکھنے سے مانع رکھتی ہے۔“

لاطینی امریکہ سے تعلق رکھنے والا یہ ادیب اپنے ناولوں اور انسانوں میں کہیں یوں منظر کشی کرتا ہے کہ وہ ہمیں ایشیائی منظر نامہ لگانے لگتا ہے۔ ”پتوں کا طوفان“ ”کرٹل کو کوئی خط نہیں لکھتا“ ”بڑنی ماما کا جنازہ“ ”منہوس وقت“ ”تمہائی کے سو سال“ اور ”وباء کے دنوں میں محبت“ اس کی معروف کتابیں ہیں مگر ہم اس کالم میں صرف ”کرٹل کو کوئی خط نہیں لکھتا“ کا تذکرہ کریں گے بلکہ خود کو صرف کرٹل کے اس لفظ تک محدود رکھیں گے جسے ادا کرنے کیلئے اسے پچھتر سال لگے.... ایک عوامی لفظ.... بلکہ ایک عامیانہ لفظ۔

میں آپ کے اشتیاق کو ہوانیں دے رہا مگر وہ لفظ جانے سے پہلے کیا یہ بہتر نہ ہو گا کہ مارکیز نے کرٹل کے کروار کی جس طرح تعمیر کی، چند سطرس اس بارے میں ہو جائیں تاکہ لفظ کی معنوی شدت کا کچھ تاثر آپ تک پہنچ سکے۔

کولمبیا کی خانہ جنگلی، جو ایک ہزار روز تک جاری رہتی ہے، میں سے بچ جانے والا آزمودہ کاز کرٹل .... صابر و شاکر اور بادو قار کرٹل .... اپنی پیش کا بے سود انتظار کر رہا ہے اس کی بیوی بیمار اور ضعیف ہے اس کا بیٹا تشدود کی لہر میں مارا جا چکا ہے۔ گھر کا سارا اثاثہ بکتا چلا جاتا ہے مگر وہ اپنے بیٹے کی نشانی ایک مرغ.... اصل مرغ.... کو خود سے جدا نہیں کرتا۔ اس کی بیوی دے کاشکار ہے اور مغلی گھر کے

نوں کھدروں تک میں گھسی بیٹھی ہے۔ اس قدر، کہ انہیں خدشہ ہو چلا ہے کہ وہ بھوکے مر جائیں گے۔ ایسے میں اس کی بیوی مرغ بیچنے کا مشورہ دیتی ہے مگر بوجھا کرنل نہیں مانتا تو اس کی بیوی..... ہمارے ہاں کی بیویوں طرح.... گلہ کرتی ہے۔

”ساری عمر میں نے اس لئے بھاڑ جھونکا تھا کہ اب آکر مجھے معلوم ہوا کہ میری وقت ایک مرغ سے بھی کم ہے۔“

کرنل کرتا ہے۔

”نہیں.... ایسا نہیں ہے.... بلکہ مرغ کو نہ بیچ سکنے کا معاملہ کچھ اور ہے۔“

پھر جب فاقہ کشی میں صبر کا پیانہ بھی لبریز ہو جاتا ہے تو کرنل کی بیوی کرنل کو اس کی فلاں کی قیض کے کار سے کپڑا کر جھنجھوڑی ہوئی سوال کرتی ہے:-  
”اب ہم کھائیں گے کیا؟“

یہاں میں کرنل کا جواب نقل کرنے والا ہوں جو صرف ایک لفظ پر مشتمل ہے  
.... عامیانہ لفظ۔

مگر جی چاہتا ہے کہ اس سے پہلے اپنے اور گرد پر بھی ایک نظر ڈال لیں۔  
دیکھیں تو!.... عام فرزد کی زندگی رفتہ رفتہ کتنی مشکل ہوتی جا رہی ہے۔ گذشتہ دنوں آئنے کا بحران آیا تو پورا ملک چیخ اٹھا... ملک، جو قرضوں کی زنجیروں میں جکڑا ہوا ہے  
.... اب کیا ہو گا؟ عام آدمی کے سامنے ایک ہی سوال ہے۔

وضع دار سوچتا ہے، کیا اس کی وضع داری کا بھرم قائم رہ سکے گا؟

مزدور سارا دن مزدوری کرتا ہے اور شام کو اس کی مٹھی میں اتنی رقم نہیں ہوتی کہ بیمار بیوی کیلئے دوا اور معصوم بچوں کیلئے نہذا دنوں ایک ساتھ لے جاسکے۔ تنخوا دوار طبقہ گرانی کے سیلاں میں ڈبکیاں کھا رہا ہے۔ ایسے میں زبان کے ساتھ بھی عجیب معاملہ ہوا ہے وہی جو صاف ستری، بھی سجائی دکانوں سے نکل کر جمعہ بازاروں اور اتوار بازاروں کے کچڑ زدہ اور متعفن تھڑوں پر بیچ جانے والی اشیائے خورد و نوش کے ساتھ ہوا ہے۔

ہاں تو میں کرٹل کی زبان سے ادا ہونے والا وہ لفظ بتانے والا تھا۔

عوامی لفظ بلکہ عامیانہ لفظ ---

جس کو ادا کرنے کیلئے کرٹل کو پچھتر سال کا عرصہ لگا کہ کرٹل کی ساری زندگی رکھ رکھا  
والی زندگی تھی۔ اس نے ہمیشہ اپنی زبان کی حفاظت کی اور ہمیشہ بد تہذیب کے خلاف  
رہا۔ مگر جب اس کی بیمار اور ضعیف یوں سوال کرتی ہے کہ :-

"اب ہم کھائیں گے کیا؟"

تو کرٹل کو جواب کیلئے صرف ایک لفظ ملتا ہے، 'عامیانہ لفظ' وہ جواب میں کھتا ہے۔

(گونہ) "SHIT"

پچھتر سال کے بعد پہلی مرتبہ وہ اپنے آپ کو مکمل طور پر پاک صاف، واضح اور  
ناقابل تغیر محسوس کرتا ہے۔

اور اب یقیناً "نہیں اعظمی اتفاق کریں گے کہ بعض اوقات عامیانہ زبان کا لفظ  
بھی ادبی زبان کا لفظ بن جاتا ہے۔ مگر یعنی اس لئے ایک سوال میرے اندر سڑاخا رہا  
ہے اور وہ یہ ہے کہ جب دھڑا دھڑا عامیانہ لفظ ادبی تحریروں کا حصہ بننے لگیں تو پھر  
ادبی تحریروں اور عام تحریروں میں کیا فرق باقی رہ جائے گا؟

## اردو، ادارے اور لی پو

ہم اردو پر ایک اداریہ لکھنا چاہتے تھے، مخفف دو سطروں لکھ پائے حالانکہ اردو کے نام پر بڑے بڑے ادارے وجود میں آچکے ہیں جن کا بنیادی مقصد اس کے سوا اور کچھ نظر نہیں آ رہا کہ ان کے سارے وسائل ان اداروں کے سربراہان کو ایک ادارے کی صورت نہ صرف ظاہر کرنا ہے بلکہ ثابت بھی کرنا ہے۔ اب کہ صورتحال یوں ہو گئی ہے کہ ان اداروں کے مختار تو "ادارے" بن گئے ہیں مگر اردو اس قابل نہیں رہی کہ اس پر دو سطروں سے زائد کا اداریہ بھی لکھا جاسکے۔  
مگر "عوام" میں دو سطروں سے بات آگے بڑھ گئی ہے۔

عوام یوں تو زیادہ تر خاموش رہتی ہے کہ زبان اس کا مسئلہ نہیں ہوتا مگر جب اسے زیادہ مجبور کیا جائے تو وہ سطروں اور لفظوں میں بات کرنے کی بجائے فقط تین حرف بھیجنے کو ترجیح دیتی ہے۔

یہاں تک آمد بیگنگ آمد کے مصدق اتنی حرف کہہ دینے والی چار حرفاً عوام کا تذکرہ تو یوں ہی نجع میں آگیا ہے، بات خلیق ہریشی اور ظہیر قریشی والے روز نامہ "عوام" کی کرنی ہے جس نے ہماری دو سطروں والے اداریے کے حوالے سے کئی سطروں پر مشتمل ایک زور دار اداریہ لکھ ڈالا ہے اور خوب خوب لکھا ہے، اس میں کچھ کچھ شرارت اپنے شبیر قادری کی لگتی ہے کہ وہ بھی ہماری طرح کا اردو میڈیم ہے

اور سب جانتے ہیں کہ درحقیقت اردو اب صرف اردو میڈیم لوگوں کا ہی مسئلہ بن کر رہ گئی ہے۔

شبیر قادری کو ہم اس وقت سے جانتے ہیں جب ہم فیصل آباد میں رہ رہے تھے۔ نا ہے اب موصوف اس بات پر قدرت رکھتے ہیں کہ اپنے نام کے ساتھ پروفیسر لکھ سکیں مگر نہیں لکھتے۔ کم از کم ”عوام“ کے ادبی صفحے سے تو ایسا ہی ظاہر ہوتا ہے اگر ایسا ہے تو اس شریف زادے میں ذرہ برابر فرق نہیں آیا، جیسا اسے پندرہ سال پلے فیصل آباد چھوڑ آئے تھے۔ اس نام کے ساتھ تو بالکل دیسے کاویا لگ رہا ہے۔

دیسے کاویا لگنے سے ہمیں یاد آیا ایک مرتبہ زرعی یونیورسٹی فیصل آباد میں ایک سینیار ہو رہا تھا بیرون ملک سے بھی کئی مندوب آئے۔ سرحد پار سے شریک ہونے والے ایک سکھ مندوب کو سینیار سے فرصت ملی تو اپنی بیگم کے ہمراہ اندر ورن شر آگیا کئی بازاروں کے پیچ موجود گھنٹہ گھر کے پاس پہنچا، غور سے دو تین بار گھنٹہ گھر کو اوپر نیچے سے دیکھا اور اپنی پیوی سے کہنے لگا۔

”اجیت کو رے، ایسہ گھنٹہ گھرو سخیا ای۔“

اجیت کو جو بڑی مرعوب نظر آ رہی تھی کہنے لگی،

”آ ہو سردار جی، بڑا سوہناتے بڑا وڈا اے۔“

سردار جی بولے۔

”نہیں جھلنے وڈا کتھے اے، ایسہ تا اونے وا اونا ای اے، جنا میں

۷۱۹۳ء وچ چھوڑ گیا ساں۔“

یقین جانے یہ تو جملہ مفترضہ ہے ورنہ شبیر قادری اور گھنٹہ گھر میں کوئی اماثلت نہیں۔ یوں بھی کہ گھنٹہ گھر پر نصب چاروں گھریوں میں بارہ بھی بجتے ہیں جبکہ شبیر قادری کی گٹ گھری ان دونوں بارہ بجے سے پلے ہی اس کے موڑ کی طرح رک جایا کرتی تھی۔ اب کی صورتحال بزرگوں میں ریاض مجيد اور انور محمود خالد بہتر بتا سکتے ہیں یا پھر نوجوانوں میں کاشف نعمانی اور انجمن سلمی۔

پہلے تو ہمیں ”عوام“ کا شکریہ ادا کرنا ہے کہ ”سلسلہ“ کے حوالے سے اس قدر زور دار اداریہ لکھا اور پھر زیہ گزارش کرنی ہے کہ اس اداریے کے بعد اگر صورت

حال میں کسی بھی قسم کی تبدیلی نہیں ہو رہی تو مایوس نہ ہوں اور میری طرح اس وقت  
کا انتظار کریں جب اردوی پوکی طرح آئے گی۔

لی پو کو یقیناً "آپ جانتے ہوں گے آٹھویں صدی عیسوی کے زمانے میں چینی  
عوام کے دلوں میں ہل چلانے والا، آج بھی جبکہ انیسویں صدی اپنے آخری دنوں  
پر ہے، اسی طرح مقبول و معروف ہے۔

اور ہاں۔۔۔ یہ جو مایوس نہ ہونے کے لئے ہم نے لی پو کے نام کا حوالہ دیا  
ہے تو یوں کہ ہمیں ایک واقعہ یاد آگیا ہے۔

منگ ہوانگ چین کے ایک صوبے کا حکمران تھا اسے ایک خط ملا، کوریا کے  
بارشاہ کی طرف سے۔ اس نے حکم دیا "خط پڑھ کر سنایا جائے" مگر دربار میں موجود کوئی  
شخص ایسا نہ تھا کہ خط پڑھ سکتا۔ زبان ہی ایسی تھی جو کوئی نہ جانتا تھا۔ منگ ہوانگ  
نے سارے وزریوں اور درباریوں کو لعنت ملامت کی اور حکم دیا "جو سب سے عالم  
فاضل ہے اسے لایا جائے۔" وہ بھی آیا، مگر مغدرت کر لی۔ منگ ہوانگ طیش میں آ  
گیا، حکم دیا "اگر تین دن کے اندر اندر یہ خط پڑھ کرنہ سنایا گیا تو سب اپنے آپ  
ملازمتوں سے بر طرف کجھیں۔" جب سب کو نوکریوں کے لालے پڑے تو ایک وزیر کو  
وہ شخص یاد آیا جو بہت پہلے دربار میں ملازمت کی غرض سے آیا تھا اور اس نے اسے  
ملازمت کے لئے نااہل قرار دے دیا تھا۔

وہ برس کی عمر میں کنیو ش اور اس وقت کے پیشتر قدیم جدید لکھنے والوں کو  
پڑھنے والا لی پو۔۔۔ وہی جو فلسفے اور روحانی علوم کی ہزاروں سالہ چینی روایات کا امین  
تھا وہ جو ابھی محض بارہ سال کا تھا کہ بستیوں سے دور پہاڑوں اور جنگلوں میں کائنات  
اور اس کے مظاہر پر غور کر رہا تھا۔ مگر اس کی ذاتی زندگی اس لئے تباہی سے دو چار ہو  
گئی کہ اس کے مالی وسائل نہ ہونے کے برابر تھے۔

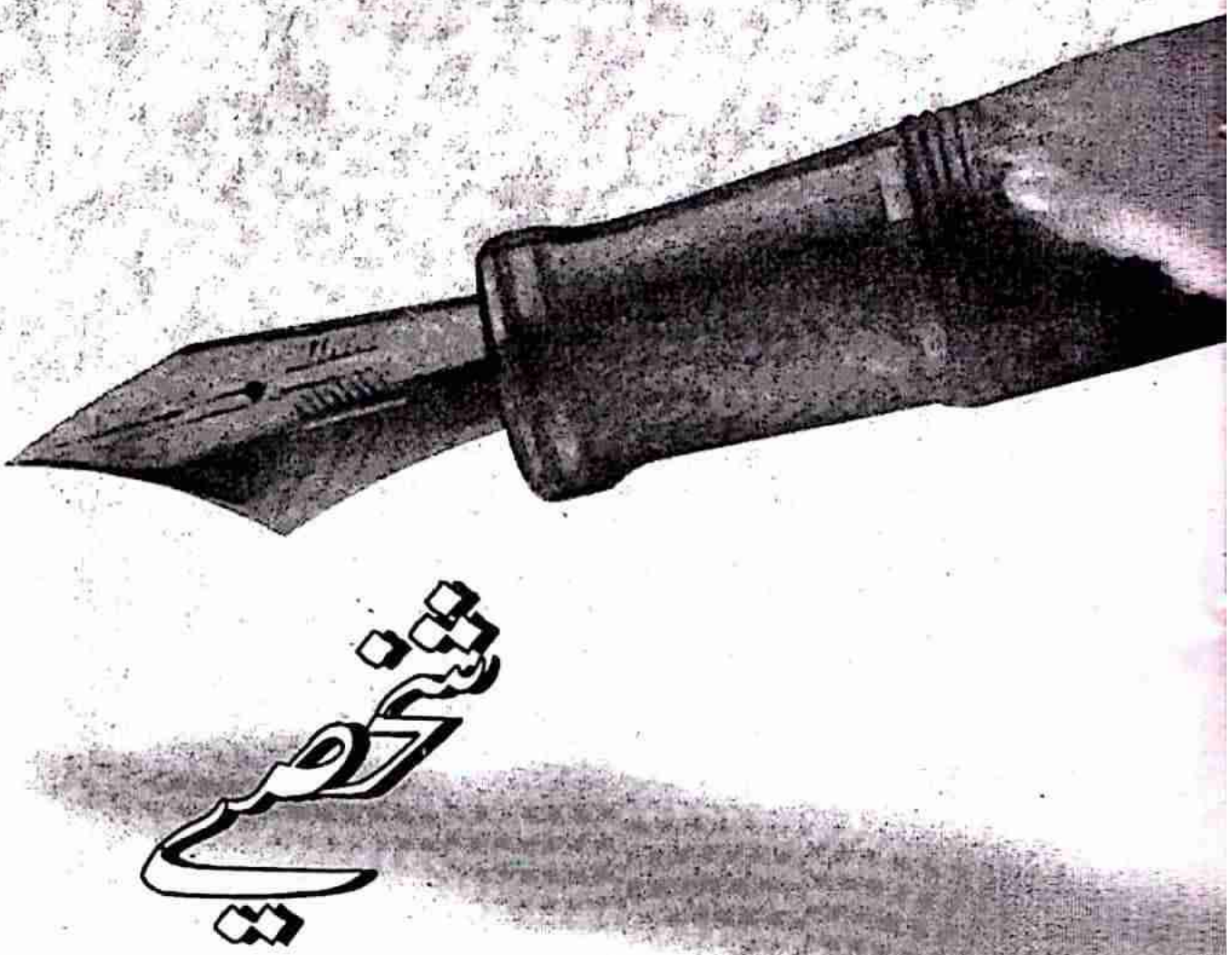
لی پو، جو۔۔۔ دربار میں نوکری کی غرض سے گیا تھا اور فیل ہو گیا تھا بالکل ایسے  
ہی جیسے اردو ہمارے درباروں سے مسلسل فیل ہوتی آ رہی ہے مگر جب خط کوئی نہ  
پڑھ سکا تو لی پو یاد آیا۔ بالکل ایسے ہی جیسے جب فرنگی اور ان کی زبان دونوں ساتھ  
چھوڑنے لگتے ہیں تو عوام اور اردو دونوں ایک ساتھ یاد آتے ہیں۔

لی پو کو جب دربار سے پیغام ملا تو وہ پہاڑوں سے پرے ایک جنگل میں تھا۔ اس نے انکار کر دیا کہ دربار میں روکتے جانے کا زخم ابھی تازہ تھا مگر دربار میں اضطراب تھا۔ خدا جانے خط میں کیا تھا اور منگ ہوانگ کا غصہ تھا کہ سب وزیروں مشیروں اور درباریوں پر ٹوٹ پڑنے ہی کو تھا۔

کئی حرбے استعمال کیے گئے، لی پو کی منت سماجت ہوئی اعزازات سے نوازا گیا تب کہیں وہ دربار میں آیا۔ وہ یوں آیا کہ سارا دربار سانس روکے ہوئے تھا اور وہ سیدھا چلتا ہوا اس وزیر کے پاس رک گیا جس نے اسے فیل کیا تھا۔ اس پر نظر ڈالے بغیر جوتے اس کے سامنے کر دیئے۔ وزیر جھکا اس کے جوتوں سے گرد جھاڑی اور تے کھول کر جوتے پاؤں سے الگ کئے۔

لی پو نے وہ خط پڑھا جس میں کوریا کے بادشاہ نے کچھ شرائط کے پوری نہ کرنے پر جنگ کی دھمکی دی تھی۔ کوریا کی زبان میں لکھا جانے والا خط واقعی منگ ہوانگ کو تشویش میں بٹلا کر دینے والا تھا مگر لی پو نے اسی زبان میں ایسا جواب لکھا کہ اس پر خوف طاری ہو گیا، ادھر سے معافیاں مانگی جانے لگیں اور دوستی کے پیام آنے لگے۔

ہمیں یقین ہے کہ کبھی نہ کبھی منگ ہوانگ جیسا دربار لگے گا اور اردو لی پو کی طرح کہیں سے دربار میں اتراتی ہوئی داخل ہوگی اور مقتدر ہستیاں جو اسے بار بار مسترد کر رہی ہیں جھک کر اس کے جوتوں سے گرد صاف کریں گی اس کے تے کھولیں گی اور جوتیاں اتاریں گی۔





ایک نا مکمل ابتدائی  
آصف فرنخی، کراچی اور انول ہال  
ایک نئی آرورہ  
مؤدب آدمی

## ایک نامکمل ابتدائیہ

کہتے ہیں جزیرہ قبرص کا پرہوت بادشاہ PHYGMAALION بہت بڑا سورا تھا مگر APOLLO کے اس فرزند کی خاص وجہ شرت یہ تھی کہ وہ کمال کا مجسم ساز تھا۔

یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اسے عورتوں سے نفرت ہو گئی تھی۔ نفرت کی وجہ اس بے باکی کو پہنچانا ہے جو قبرصی عورتوں کا وصف بن گئی تھی۔ وہ بے باک کیوں نہ ہوتیں کہ وہ تو حسن و عشق کی دیوی APHRODITE کی سرزمین کی بیٹیاں تھیں۔

ہمارے ہاں تخلیق کاروں کا ایک ایسا گروہ ہے جو قبرصی دو شیزادوں جیسی غزلوں کا دل دادہ ہے۔ عدوی اعتبار سے بلاشبہ یہ ایک بہت بڑا گروہ ہے۔ ایک دوسرا گروہ بھی ہے جو اگرچہ چند افراد پر مشتمل ہے مگر اخلاص سے اس صفت خاص میں اس جمال کا مثالاشی ہے جو پھلیں کو چاہنے تھا۔

میں نے کہا نا! اپالو کا بیٹا کمال کا مجسمہ گر تھا، مرمر کا نکلا اٹھایا اور اپنے اندر کے معصوم پیکر کو جاذب نظر مقدس مجنتے کی صورت تراش دیا۔

یہ مجسمہ ایک ایسی دو شیزہ کا تھا جس کے چہرے پر حیا کی سرخی بھیل سکتی تھی۔

وہ اسے دیکھا رہا اور دیکھتا ہی چلا گیا تھا کہ خود ہی اپنے تراشیدہ مجھتے کی محبت کا اسیر ہو گیا۔

طلب منہ زور تھی، شدید بہت شدید۔ چنانچہ وہ ایفروڈائیٹ سے ملتمس ہوا کہ اتنی ہی معصوم پاکیزہ اور حسین دوشیزہ کوئی ہوتا سے زندگی کی ساتھی بنائے کر سکتے ہیں۔ طلب صادق تھی، درخواست فوراً قبول ہوئی، مرمریں مجھتے کا سینہ دھڑکنوں سے گونج اٹھا اور گال حیا کی سرخی سے دہنے لگے۔

غزل کی GALATEA تراشنے والے پروہتوں کا تصدی بھی سن لجھے کہ ان میں سے کچھ تو وہ ہیں جن کے ہاتھ بدقتی سے وہ مقدس مرمر لگا ہی نہیں ہے، بھلامائگے تانگے کی بخربزمیں میں زنگ آلو دکندل چلانے سے نئی غزل کی پوتھیتا کیسے مل سکتی ہے؟

پھر کچھ وہ ہیں جن کے مقدار میں SISYPHUS جیسی مشقت لکھ دی گئی ہے۔ ہیئت کی بھاری بھر کم مرمریں سل ہے جسے ارتفاع کی چوٹی کی طرف دھکلینا ہے۔ وہ سی فس کی نظر اور کی جانب دھکلیتے ہیں مگر ہو یہ رہا ہے کہ یہ مرمریں سل ہر بار ہاتھوں سے پھسل جاتی ہے اور تیزی سے پھاڑ کے دامن کی طرف لوٹکتی ہے۔ طرفہ تماشا یہ ہے کہ ادھر دامن میں اس سل کے نیچے دبئے والے کوئی اور نہیں اس بانجھ مشقت کے اسیر ہے نفس نفس خود ہیں۔

یہ پال آئند ان لوگوں میں سے ہے جو اس بے فیض مشقت کے دائے سے نکلا چاہتے ہیں۔ یہ وہ لوگ نہیں ہیں جنہیں مشاہق احمد یوسفی کی طرح غزل کے مرنے اور دفاترے جانے کا انتظار ہے بلکہ یہ تو وہ ہیں جو ایک نئی GALATEA کی تخلیق کے لئے بھاری بھر کم ہیئت کی مرمریں سل پر اخلاص کی ضرب لگائے چلے جا رہے ہیں۔

ایک مدت کے بعد اب جو یہ سل نوٹی ہے تو پارے کے نکلوں کی طرح نہ صرف اپنے اپنے مرکز پر تحریر رہی ہے مثور کی طرح تخلیقی یک رخی کرن کو معنوی دھنک سے بھی نسلا رہی ہے۔

مشتر کا فریضہ انجام دینے والی نظموں میں سیدہ پال آند کی نظموں کا شمار بھی کیا جاسکتا ہے یہ نظمیں اس کے چار مجموعوں۔ وست برگ، وقت لا وقت، آنے والی سحر بند کھڑکی ہے اور لو بوتا ہے، میں شامل ہیں۔

مجھے سیدہ پال آند سے گلہ ہو سکتا تھا کہ اس نے اپنی اولین محبت کمانی سے منہ موڑ لیا ہے مگر اس کی نظموں کا مطالعہ کرنے کے بعد میرے پاس اس شکایت کا کوئی جواز نہیں رہتا کہ میں بھی تقریباً اسی نتیجے پر پہنچا ہوں جس پر جو گندر پال پہنچا تھا۔ لو بوتا ہے کی نظموں پر گفتگو ہے پہلے اس نے لکھا تھا:-

"سیدہ پال آند اولا" افسانے لکھا کرتے تھے اور شاید اولا" افسانہ نگار

ہی ہیں اس لئے گزشتہ چند سال میں وہ اپنی تمام تر توجہ شاعری پر مرکوز کرنے کے اپنی اس نئی محبوبہ کے پیچھے لگ گئے ہیں تو کمانی سے پہلے تو بہت سپٹائی اور پھر ٹھنڈے دل سے حالات کا جائزہ لے کر آپ ہی آپ مسکراتے ہوئے اس نے اپنی سی نہان لی۔ اس نے کیا کیا کہ دبے پاؤں اپنے ہرجائی میاں کا پیچھا کرنے لگی اور موقع ملتے ہی اس کی شاعری میں کچھ ایسے رج بس گئی کہ وہ اپنی دانت میں اس کے گلے میں بانیں حماکل کرتے ہوئے فی الاصل اس پر اپنی جان چھڑک رہا ہے۔"

کمانی کی انگلی تھام کر چلنے والے سیدہ پال آند کی نظمیں نہ صرف غزل کے سائے سے صاف پیغ نہ لکتی ہیں بلکہ ایک نیا لسانی ڈھانچہ بناتی نظر بھی آتی ہیں۔ یہ ایسا لسانی ڈھانچہ ہے جو شعری وجدان کے بھرپور نئے پن کو اپنے اندر سما سکتا ہے اور ایسا ممکن یوں ہوا ہے کہ وہ انتظار کی کیفیت سے لطف انداز ہونے کی لذت سے آشنا ہے۔ "آنے والی سحر بند کھڑکی ہے" کی پہلی نظم کے آغاز میں اس نے اپنے اس وصف کو ملٹن کے ان الفاظ میں بیان کیا ہے۔

"THEY ALSO SERVE WHO STAND AND WAIT"

اس نظم کا عنوان "حاضری" ہے جو شاعر نے سرزین جاز پر اترتے ہی ارپورٹ پر

لکھی تھی۔ وہ جن کے مقدر کی جھوٹی میں عطا نہیں ہوتی مگر جن کے دل طلب کی  
نعت سے غنی ہوتے ہیں۔ ایسے ہی لوگ ”حاضری“ جیسی نظم لکھے سکتے ہیں۔

”حضورِ میرے“

فقیر اک پائے لنگ لے کر  
ہزار کوسوں سے آپ کے در پ  
حاضری دینے کی سعادت  
نصیب کرنے کو آگیا ہے

نبی برحق  
یہ حاضری گرجہ ناکمل ہے  
پھر بھی اس کو قبول کیجئے!  
حضور“ آقا محترمہ!

یہ فقیر اتنا تو جانتا ہے کہ قبلہ دید  
صرف اک فاطلے سے اس کو روایہ  
اس کے نصیب میں منظعے کے در کی تجلیاں  
دور سے لکھی ہیں

نبی اکرم

وہ سایہ رحمت پیغمبر  
جو صاف بہ سف سب نمازوں کے سروں پہ ہے

اس کا ایک پرتو

ذراسی بخشش

ذراسا فیضان عفو و رحمت

اے بھی مل جائے بخشش مرسلین  
دست دعا اٹھائے کھڑا ہے اک فاطلے پ، لیکن

نمازیوں کی صفوں میں شامل نہیں ہے، آقا!

(حاضر)

سیت پال۔ آئند کی نظموں کا مطالعہ دراصل اس کی ذات کا مطالعہ ہے کہ وہ تقریباً "ہر دوسری نظم میں خود سے مکالمہ کرتے نظر آتا ہے۔ یہ مکالمہ خود کلائی میں ڈھلتے ڈھلتے کئی مصراعوں کو ایک سلسلہ بننے میں ڈھال رہتا ہے۔ یہی RUN ON LINE کی عکنیک اسے زندگی کی کہانی کے قریب تر کر دیتی ہے۔ میرے اس دعوے کی تصدیق ذیل کی نظم کر دے گی:-

"اجنبی، اک غیر باشندہ، تن تنا، اکیلا  
میں یہ کس طوفان رنگ و بو میں گھر کر کھو گیا ہوں  
یہ عشاپیہ اور سمانوں کا تاتا  
میں تو مدعاو ہوں، مگر کیوں ہوں؟"

(یہ دکس کا گھر ہے؟ کیوں آیا ہوں میں؟)

برہنہ شانے، بریدہ بال، رخساروں پر غازہ  
روج کی سرخی، یہ خوبیوں میں، سگاروں کا دھواں، باتیں، تعارف  
تحقیق، مشروب اور میے خوار، مردوں زن اکٹھے  
بیکھسا!؟

اور میں بھی، اجنبی، اک غیر باشندہ، کھڑا ہوں  
ایک کونے میں اکیلا!

زیر لب کس نے کسی وہ بات جو دیوار پر اک  
چپکلی بن کر سرکتی جا رہی ہے؟  
نیم وا ہونٹوں پر چپاں، لپ سٹک جیسے تمسم کو جھٹک رہ  
کس نے پھینکا ہے مری جانب، کوئی پتھر ہو جیسے؟  
شپین کے ارغوانی جام کو منہ لگائے  
کس نے وزویدہ نگاہوں سے مجھے دیکھا ہے جیسے  
میرے چہرے پر یکاکیں گھاس اگ آئی ہو خود رو؟

اور وہ گاؤ زیاب سا

اپنے گالوں پر لکھتے گوشت کی چکلی چلاتا

کون ہے جو تیز باتوں کی جگالی کر رہا ہے؟

لفظ اڑتے، پھیلتے، بے معنی و مقصود، ابلا

شور، دھیمی بات، زیرِ لب کسی کا ہنسنا نا

”اور پھر اس نے کما“ میں نے نہیں پوچھا کہ وہ تو

چاپلوسی کر رہا تھا!“ ”ہاں بڑا عیار ہے وہ

پنج کے رہنا!“ ”دوزٹی پھرتی ہے، پنجی ناٹ ہے وہ!“

”نپھے جیسی، ہاتھ سے پچسلی تو بس سمجھو کہ کھو دی!“

”ہاں، اگر پیسہ لگائیں گے تو گنا ہو، ہی جائے گا، سمجھ لو!“

”منتری جی کو بلاو!“

”بریف کیسوں میں کرنی نوٹ بھر دو!“

”آج جب ٹینڈر کھلا تو

سب حریفوں نے صفائی بچھائی، رو رہے تھے!“

”کون وہ شاعر، جو کونے میں کھڑا ہے؟“

”لگا نہیں سکتا، بھلا سا نام ہے؟“

”سیتے پال آندھے ہو گا!“

”کارڈ ٹینبل پر چلیں، دو بازیاں ہو جائیں“

بک بک

اور بک بک

اور بک بک

یہ مویشی کون ہیں؟ اور کون سی منڈی ہے یہ؟

میں کیوں کھڑا ہوں؟

مجھ کو مٹلی ہو رہی ہے

جاوں باہر؟

سرد، پنج بستہ ہوا

شاید مری کھوئی ہوئی پچان مجھ کو سونپ دے گی  
آگئی کا گھاؤ گرا ہے، یہ مجھ پر اب کھلا ہے!

(آگئی کا گھاؤ گرا تھا)

یوں زندگی کے جس تجربے سے یہ پال آنند گزرا ہے اس نے ایک نئے تخلیقی  
بیانے کی وسعت ہمارے سامنے پھیلا کر رکھ دی ہے۔ تاہم یہ تسلیم کر لینا چاہیے کہ  
یہ وسعت بھی ہماری اصل شاہراہ کا نامکمل ابتدائیہ ہے۔



---

میں اس بات کی ہمیشہ کو شش کرتا رہا ہوں کہ کسی اور کی طرح نظر نہ  
(گبریل گارسیا مارکیز) آؤں۔

## آصف فرنخی، کراچی اور انول نال

۳۸ سالہ آصف فرنخی میں کئی خوبیاں ہیں

○ وہ جو ان سال ہوتے ہوئے بھی ابھی سے بوڑھا بوڑھا سالگئے لگا ہے حالانکہ اس سے بڑی عمر کے ادیب خود کو "نو جوان ادیب" کہلواتے ہوئے فخر محسوس کرتے ہیں۔

○ وہ ڈاکٹر ہے، صرف لفظوں کا نہیں بلکہ مجھ کا۔ پیشہ بھی یہی ہے، اسے اختیار کرنے کے لئے اسے کراچی اور ہارورڈ یونیورسٹی امریکہ نے باقاعدہ اسناد جاری کی ہیں۔

○ انسانوں کے چھ مجموعے شائع کرایا چکا۔ ہے یہ سب مجموعے اس کے اپنے انسانوں پر مشتمل ہیں ورنہ کتابوں کی تعداد بڑھانے کے لئے آجکل دوسروں کی تحریریں لیجا کر کے بطور مرتب اپنا نام جلی حروف سے لکھوا لیا جاتا ہے اور اس باقاعدہ اپنی تصنیف کے درجہ فضیلت پر بیٹھا کر بڑی بڑی تعارفی تقاریب میں بھی چڑھی دار سمیٹی جاتی ہے۔

○ لکھنے کے ساتھ ساتھ مین الاقوای ادب، تحقیق اور تنقید کے مطالعے کا عمدہ ذوق بھی رکھتا ہے جبکہ ہمارے ہاں کئی نامور اور درجنوں کتابوں کے "مستفین" اس منصب چلیڈ پر مطالعے سے مکمل پرہیز کر کے ممکن ہو چکے ہیں وغیرہ وغیرہ۔

خوبیوں کی فہرست خاصی طویل ہے مگر ”ونیرہ وغیرہ“ لکھ کر اسے محدود اس کے کر دیا ہے کہ ہمارے ہاں خوبیوں کی بجائے دوسروں کے عیب گوانے کی روایت روز بروز مستحکم ہو رہی ہے۔ جب تی تی روایتیں بن رہی ہوں تو پرانی روایتوں کا تذراہ بورڑوا ہونے پر دلالت کرتا ہے۔ ہم بورڑوا نہیں کہانا چاہتے۔ اگرچہ بورڑوا کا لفظ یوں معنی ٹھوپکا ہے کہ آجکل مابعد جدیدیت (Post-Modernism) اور پس ساختیات (post-structuralism) کی ذائقی ہر نئی بخشنگی ہے اور جدیدیت (High Modernism) اعلیٰ جدیدیت (Modernism) اور ساختیات (Structuralism) وغیرہ جیسے لفظ بورڑوا بورڑوا سے لگنے لگے ہیں۔

انی لمبی چوڑی خوبیوں والا آصف فرنخی جب بھی کراچی سے آتا ہے ضرور یاد کرتا ہے، ملاقات کی کوئی نہ کوئی صورت نکال لیتا ہے۔ مگر اب کے آیا تو یوں کہ میں ٹیلی فون کے ادھر اور وہ ادھر بس ”ہیلو ہیلو“ کرتے رہ گئے۔  
برسات کے موسم میں ٹیلی فون کا ملکہ اور کیا ”تحفہ“ دے سکتا ہے۔  
آصف فرنخی سے ملاقات تونہ ہو سکی مگر اس کی دو کتابوں کا تحفہ موصول ہو گیا۔  
ایک لکھنے پڑنے والے کے لئے کتابوں سے بڑھ کر بھی کیا کوئی تحفہ ہو سکتا ہے۔

ان دو کتابوں میں ایک اس لئے انسانوں کا تازہ مجموعہ ہے ”میں شاخ سے کیوں نوتا“ اس میں اس کے سولہ افسانے ہیں ... جبکہ دوسری کتاب ”مشی بھر ستارے“ رفیق شامی کا ناول ہے، جسے فرنخی نے اردو میں ترجمہ کیا ہے۔  
رفیق شامی شام کے شردمشق میں ۱۹۳۶ء میں پیدا ہوا۔ ۱۹۷۴ء سے ۱۹۷۹ء تک وہ دمشق کے پرانے محلے میں ایک خفیہ اخبار نکالتا رہا۔ ۱۹۷۸ء میں جرمنی چلا گیا جہاں کیمسٹری کی اعلیٰ تعلیم حاصل کر کے مختلف اداروں سے بطور کیمیاءں متعلق رہا۔ آجکل کل وقتن ادیب ہے۔ یہ ناول اس نے جرمن زبان ہی میں لکھا تھا جو ۱۹۹۰ء میں انگریزی میں ترجمہ ہو کر آصف فرنخی کے ہاتھ لگا تو اس نے ۱۹۹۷ء میں ہمارے لئے اردو میں منتقل کر دیا ہے۔

میں نے اس ناول کو حرف بہ حرف پڑھا ہے اور اس الجھن سے نہیں نکل پایا

ہوں کہ آصف فرخی نے آخر یہی ناول ترجمے کے لئے منتخب کیوں کیا ہے؟

بعقول مترجم اس ناول کو جرمنی میں دو عدد انعام بھی مل چکے ہیں اور اپنی اشاعت کے فوراً بعد یہ مقبول بھی ہوا..... لیکن کیا آصف فرخی کے لئے اتنا کافی تھا کہ وہ ناول ترجمہ کر دیتا۔ یقیناً وجہ کچھ اور ہے۔ میں اس زاویے سے اس لئے بھی سوچنے لگا ہوں کہ میں نے آصف فرخی کے افسانوں کا تازہ مجموعہ "میں شاخ سے کیوں نونا" کو اسی دورانے میں پڑھ لیا ہے اس کے افسانوں کے وہ دو مجموعے جو کراچی کے دگر کوں حالات کے پس منظر میں تخلیق ہوئے اور عمر ریو ایلا کا ناول REQUEEM FOR A WOMAN'S SOUL شائع کرایا تھا، بھی یاداشت میں ابھی تازہ ہیں "نام میں ایک عورت کا" کے نام سے ترجمہ کر کے ستارے۔ میں ایک بات مشترک ہے اور وہ یہ ہے کہ دونوں ریاستی جغر کے موضوع پر لکھے گئے ہیں عمر ریو ایلا کے ناول کا نصف آخر جبکہ رفق شامی کا مکمل ناول روزناچے کے اسلوب میں تحریر کیا گیا ہے جو اپنے اندر اس تحریر سے بہر حال کم کش رکھتا ہے جو مریوط روان اور مسلسل ہو۔ مگر پھر بھی آصف فرخی نے یہ دونوں ناول ترجمہ کر دالے ہیں تو یقیناً اس لئے نہیں کہ یہ شاہکار ناول تھے بلکہ اس لئے کہ وہ ہمیں بتانا چاہتا ہے کہ کراچی کے وہ شری جو حالات سے براہ راست متاثر ہو رہے ہیں وہ اس وقت کیا سوچ رہے ہیں۔

آصف فرخی ذہین افسانہ نگار ہے اس نے یہی بات اپنے افسانوں کے مجموعے کا نام منتخب کرتے ہوئے بھی بتا دی ہے۔ ذرا کتاب کا نام میرے ساتھ پھر پڑھئے۔ "میں شاخ سے کیوں نونا"

اس مجموعے کے آغاز میں ایک صفحے پر دو اشعار ہیں۔ پہلا شعر اقبال کا ہے جو یہ ہے

تو شاخ سے کیوں پھونا، میں شاخ سے کیوں نونا  
اک جذبہ پیدائی، اک لذت یکتائی

دوسرा شعر آصف کے والد محترم جناب اسلم فرخی کا ہے

اڑتے ہوئے پتے نے عجب بات کہی ہے  
جو شاخ سے ٹوٹے وہی گزدن زونی ہے

کچھ اور وضاحت چاہئے؟۔ افسانہ "ناف" کی یہ سط्रیں پڑھیں  
"اپسال والے بھی زچہ کو بھرتی کر لیتے ہیں پھر فارغ کرنے کے بعد  
یوں ہی لوٹاں دیتے ہیں آنول نال ساتھ نہیں کہ ماں باپ کے ہاتھ  
سے زمین میں گاڑ دی جائے میں جانوں کسی کی نال ہی نہیں گزتی جبھی  
تو آج کل کے لوگوں کے لئے مٹی میں مامتا نہیں ہوتی۔ ناف سے کٹے  
اہلے گلے پھرتے ہیں"

(ناف/ میں شاخ سے کیوں ٹوٹا)

فرخی کی تندیسی "آنول نال" جس بھرتی میں گزتی ہوئی ہے اس کی مہک اس کے افذا  
لفظ میں ہے مگر وہ فکری حوالے سے بہت اپر اٹھ آیا ہے تبھی تو وہ کہتا ہے۔  
".... یہ میں ہوں" میری ناف سلامت ہے اور اسی ذریعے میں اپنی ماں  
و زیا سے جزا ہوا ہوں۔ اس کے لئے دھڑکتا ہے میرا دل، میں مانخد  
سے مربوط ہوں، میں بدن میں بدن ہوں، میں روح ہوں، اس کی ہستی  
میری رگوں میں بہتی ہے، میں کل کائنات ہوں"

(ناف/ میں شاخ سے کیوں ٹوٹا)

یہ قضیہ تو طول کپڑتا جا رہا ہے اور ایسے میں "مٹھی بھر ستارے" میں جو چند  
ستاروں جیسی سط्रیں ہیں وہ بھی حافظے سے ٹکلی جاتی ہیں حالانکہ یہی سط्रیں اس ناول کا  
حاصل ہیں، آپ بھی ملاحظہ کریں اور خدا اٹھائیں۔  
○ ایک کتابت سے شیروں سے مفید ہوتا ہے۔

○ اگر شیر بھوک کے مارے ہڈی چھوڑنے لگے تو وہ کتاب نہیں بن جاتا

○ کمانیاں جادو کے چشمے ہیں جو کبھی خلک نہیں ہوتے۔

○ موت ایک لمبی نیند ہے، نہیں موت آخری قدم ہے۔

○ ایسا لتا ہے اس ملک میں ایک اخبار (نکالنا) قتل سے بھی زیادہ خطرناک معاملہ ہے۔

○ مصیبت جس دن آتی ہے، بہت بڑی ہوتی ہے اس کے بعد کم ہوتی جاتی ہے۔

○ جب لوگ برسوں بھوکے رہیں تو بھوک ان کی بڑیوں میں اتر جاتی ہے۔

○ اس ملک میں سب سے بہتر بات تو یہ ہے کہ پاگل ہو جاؤ۔

○ جھوٹ توچ کا جزوں بھائی ہے جوں ہی ایک آتا ہے دوسرا بھی نظر آنے لگتا ہے۔

○ دوست بناؤ اور محظی شیئے کو ایک طرف رکھ دو اس کو ہر وقت ہاتھ میں لے کر تم ایک اور غلطی کرو گے، دوستوں کے بغیر رہ جاؤ گے۔

○ سارے لوگ ایک جیسے پیدا ہوتے ہیں، ننگے اور بھوکے، مگر اس دنیا کی ہوا میں سانس لیتے ہی مختلف ہو جاتے ہیں۔

○ جو بھی نافضانی کو معاف کرتا ہے اسے نافضانی ملتی ہے۔

○ جب تم گھر واپس آؤ تو دروازے پر ہی رک جاؤ اپنی مشکلوں سے کو "اترو میرے کندھوں سے" پھر اندر چلے جاؤ اور اگلی صبح واپس جانے لگو تو اسی جلد کھڑے ہو کر کو "مشکلو" میرے کندھوں پر واپس آجاو" مگر انہیں دلیزیر نہ چھوڑ دینا ورنہ وہ انتقام لیں گی۔

(۱۹۹۷ء)



---

جوادیب مجھے پسند ہیں میں نے ان کو نقل کرنے کی بجائے ہمیشہ ان سے  
دور بھاگنے کی کوشش کی ہے۔  
(گبریل گارسیا مارکیز)

## ایک نئی آرورہ

یہ جو وسطیٰ یا پھر بالائی عرض بلدوں کے اوہر اور کمیں کمیں نور افشاںی ہوتی رہتی ہے وہاں افق سے لالی پھونتی ہے، قطبی نور کا دھارا ابلا ہے۔ کبھی ابلق، کبھی گلابی اور کبھی جامنی..... اسے Aurora کہتے ہیں۔

مگر اطالوی اساطیری روایت میں آرورہ طلوع کی دیوی کا نام ہے۔ فجر دیلے کی دیوی، جو کبھی کبھی رات سے بھی جمال آگیں ہوتی ہے۔ بر قی الاصل اور شابی..... جب جلوہ آرا ہوتی ہے تو افق پر یوں شفق پھونتی ہے کہ نلک کے عارض گلگوں ہو جاتے ہیں۔

مجھے اسی Goddes of Dawn کی بات کرنی ہے کہ یہی ایک نظم کا عنوان بنی ہے۔ اس نظم کا عنوان، جو گزشتہ دنوں حلقة ارباب ذوق اسلام آباد کے اس اجلاس میں تقدیم کے لئے پیش کی گئی جس کی صدارت جیل الدین عالیٰ کر رہے تھے۔

حلقة ارباب ذوق میں کوئی فن پارہ پڑھا جائے اور شرکاء نہ صرف اسے قبول کر لیں اس کی جی بھر کر تحسین کریں اور تفہیم کے لئے نئی نئی پرتنی کھولتے چلے جائیں تو یقین کر لیتا چاہئے کہ تخلیق اور تخلیق کار دنوں میں دم خم ہے۔

نظم پروین طاہر کی تھی شاید حلقة میں اس خاتون کی جانب سے پیش کی جانے والی یہ پہلی نظم ہے۔ مگر جس طرح اس نے شرکاء کو دیر تک متوجہ کئے رکھا اس کا

چرچا بہت بعد تک رہا۔ میں اس روز شر سے باہر تھا احباب نے واپسی پر اس نظم کا تذکرہ کچھ اس ادا سے کیا کہ مجھ سے رہانے لگیا اور مطالعے کے لئے نظم حاصل کی۔ پڑھا تو سرشاری بدن میں اتر گئی اور ان معانی سے بھی آگاہ ہوا جو شاید حلقة کی گفتگو میں بھی سامنے نہ آسکے ہوں گے۔

پروین ظاہر کا یہ روپ کچھ ہی عرصہ پسلے سامنے آیا تھا اور اب تو وہ بڑے اعتماد سے قدم آگے ہی آگے بڑھا رہی ہے۔ کچھ دوست اس کی فتنی چیختگی اور فکری گمراہی کو دیکھتے ہوئے خیال ظاہر کرتے ہیں کہ اتنی اچھی شاعرہ اور اتنی اچھی نقاد کو بہت پسلے اپنا وجود تسلیم کرایتا چاہئے تھا۔ مگر میرا اخیال ہے کہ اگر وہ شادی کے بعد اتنے طویل عرصے تک شتوی غلاف نہ اوڑھے رکھتی تو ممکن ہے دوسری کئی نو خیز لڑکیوں کی طرح آتی جوانی کے میٹھے جوش میں لتحرے جذبوں کی کچھ کپکی شاعری کے بعد اپنی شرت میں اتنی مست ہو چکی ہوتی کہ شاید اسے اس طرح کی بھرپور نظمیں لکھنے میں بہت وقت ہوتی ہے اور یہ بھی ممکن تھا کہ اس طرف دھیان ہی نہ جاتا اور اگر دھیان جاتا بھی تو بہت دیر ہو چکی ہوتی۔ مگر ان امکانات کے باوجود مجھے یہ یقین ہے کہ کبھی نہ کبھی اسے اپنے گذشتہ سارے کام پر ایک منحنی سی لکیر کھجخ دینا پڑتی اور سفر کو پھر وہیں آغاز کرنا پڑتا جماں سے اس نے طویل تستینے کے بعد اب کیا ہے۔

اس قدر طویل خوابیدگی کے موسم پر جو لوگ حریت کا اظہار کرتے ہیں ان کی حریت بھی اپنی جگہ بجا ہے کہ پروین اور ظاہر دونوں روشن خیال اور زندہ دل ہیں۔ جب لاہور میں تھے تو اپنے اپنے حلقة احباب کے سرخیل تھے۔ ظاہر تو یہاں اسلام آباد میں بھی خوب خوب متحرک رہتا ہے۔ صحافت کے حلقوں میں ہنگامے پا کرتا رہتا ہے مگر پروین کا گھر اور کالج کی زندگی تک محدود ہو جانا اور ساری ادبی صلاحیتوں کو ایک طرف دھر دینا بڑا عجیب لگتا تھا۔ اب جبکہ تعجب کی کالی شفاف پانیوں کی سطح سے الگ ہوئی ہے تو سارا ماحول گنگنا اٹھا ہے۔

ہوا یوں کہ معمول کے کالی زود دنوں میں سے ایک دن ایسا طلوع ہوا جو عام ڈگر سے ہٹ کر تھا۔ تازہ تازہ اور روشن روشن۔ میرے ذمہ نذر عامرنے لی دی کے پنجابی ادبی پروگرام کی نظمت سونپ رکھی تھی۔ ایک پروگرام خواتین کی ادبی خدمات

کے حوالے سے تھا۔ طے ہوا، شریک گفتگو خواتین ہی ہوں۔ کچھ نام میرے ذہن میں  
تھے کچھ دوستوں سے مشورہ کیا۔ ایک قدرے نیا نام تجویز ہوا اور وہ تھا پروین طاہر کا  
نام۔ ذہن فوراً اس پروین کی طرف گیا جو بہت پسلے پنجابی شاعری کے حوالے سے لاہور  
میں معروف تھی۔ ایک دوست نے تصدیق کر دی۔ پروین نے ریکارڈنگ میں بچی تلی  
گفتگو کی اور بعد ازاں اسلام آبادی وی شیشن پر ہی اصغر عابد کے کمرے میں اس کا  
ایک پنجابی گیت اور کچھ نظمیں سنیں تو مطالبہ کر دیا کہ تخلیقی سفر کو جاری رہنا چاہئے۔  
گذشت برس کے اوائل ہی کا تذکرہ ہے میرے افسانوں کا دوسرا مجموعہ ”جسم  
جسم“ شائع ہوا تو رووف امیر اور سلمان باسط نے واہ میں اس کی تقریب رکھی۔ پروین  
طاہر نے وہاں ایک بالکل الگ انداز کا مضمون پڑھا۔ مجھے یوں اچھا لگا کہ پروین اس  
کے بہت قریب قریب تھی جو میں کہنا چاہتا تھا۔ دوسرے شرکاء نے بھی جی بھر کر  
تعزیف کی۔

دوسرے مضمون پروین نے حلقہ ارباب ذوق راولپنڈی میں پڑھا جو علی محمد فرشی کی  
نظموں کے حوالے سے تھا۔ اس مضمون کو بھی اس نے بڑی عرق ریزی سے لکھا تھا۔  
غالباً ڈاکٹر وحید احمد کی صدارت میں اجلاس ہوا تھا۔ دیر تک بحث چلتی رہی تھی۔  
ادبی حلقوں کو پروین نے ایک بار پھر اس وقت چونکایا جب فسیر احمد ناصر کے  
موقر جریدے ”تسیر شمارہ ۷۔۸۔“ میں اس کی ایک ساتھ چھ اردو نظمیں اور انوار فطرت  
کی نظم ”چیخ اری او مہاسنکھ کی چیخ“ کا تجزیہ بھی شائع ہوا۔ نظمیں بھرپور تازگی لئے  
ہوئی تھیں اور تجزیے کا انداز بھی جدا گانہ تھا۔ مجھے یوں لگنے لگا جیسے مدت بعد ادبی  
افق اپنے پھوار سے بھیگنے لگا ہو۔ معنی سے لباب، زماں و مکاں سے باہر چھلکتی اور  
انسانی وجود کے اندر اس کے کونوں کھدروں تک میں اترتی ہوئی نظمیں لکھنے کا حوصلہ  
پروین طاہر کو عطا ہوا ہے۔ اس حوصلے کی جھلک دیتی تین نظمیں آپ کی نذر۔

”نیند میں چلتے چلتے یکدم“

گر جاتے ہیں

اوہے پھول شالے کے

بیر بھوٹی ساون کی

دور افق پر  
ارض و سما کو جوڑنے والی  
مدھم لائں

اور اسے چھونے کی دھن میں  
نہیں نرم گلابی پاؤں  
سانول شام پرے کا منظر  
پھیلا چاند سمندر  
سارا بچپن گر جاتا ہے  
دھوپ کی ٹھوکر رہ جاتی ہے ”

(دھوپ کی ٹھوکر)

”بر کھا تو تو شور مچاتی  
گن گن کرتی آتی تھی  
کیسی تجھ کو لوگ گئی چپ  
شاید تو نے ان آنکھوں سے  
اٹھنے والے سیلابوں کو  
بھانپ لیا ہے  
جن آنکھوں کو جیون سے  
سوغات ملی ہے  
غیر یقینی اور زراشا کا جل  
شاید تو نے اس بستی کی  
ٹوٹی کڑیوں  
بھر بھر کرتی دیواروں کو  
جانچ لیا ہے

جس کی بنیادوں میں لفظ اور وعدے تھے  
 شاید تو نے اس ناؤ کے  
 باہمیں جانب پہلو میں  
 گمراً گھاؤ دیکھ لیا ہے  
 جو طوفان سے آنکھ چھوٹی  
 کب کی ہار چھلی ہے۔

(COMA)

”تری واڈیوں میں  
 اندر ہیروں کا پھرہ ہی رہتا ہے اکثر  
 زرفشاں منازل کو اڑتا پرندہ  
 سزا بے ثانی کی سوتا ہے اکثر  
 یہ صدیاں اگلتی تھکاوٹ کے مسکن  
 جہاں وسو سے چار سو بس گئے ہیں  
 ڈری سمی سمی سی چلتی ہے دھڑکن  
 کسی بیتے گیک کی رو پہلی رتوں میں  
 گلابوں کے تختے ہمکتے ہی ہوں گے  
 ہری خواب راتوں کی تاریک صبحوں  
 وہ نیلے پرندے چکتے ہی ہوں گے  
 گماں ہے کہ شاید وہ دن  
 پھر سے آئیں  
 ترے جنگلوں کے درختوں پر  
 گاتی پھریں فاختائیں  
 الہی سروں میں مقدس سی تائیں

لگائیں ہوائیں  
مناظر بھی نور میں ڈوب جائیں"

(AURORA)

اور اس آخری لطم میں انسانی ارتقاء کے بیچ کے ہولز کی یہ کمانی امید کی کمانی ہے کہ آرورہ خود بھی امید کی علامت تھی۔ اتنی بھرپور نظموں اور اتنے اعلیٰ تنقیدی شعور کے ساتھ پروین طاہر ایک طویل خواب سے یوں بیدار ہوئی ہے کہ امید کے ابلق دھارے سے دور دور تک وہ راستہ صاف صاف نظر آنے لگا ہے جس پر چل کر اسے بہت آگے تک جانا ہے۔ میں اردو شاعری کی اس نئی آرورہ کا کھلے دل سے استقبال کرتا ہوں۔

(۱۹۹۹ء)

## مودب آدمی

نہ تو رنگ میل والا اور نہ ہی چٹا خمور، ہمارے ہاں جسے ملنا "گندمی رنگ" کہتے ہیں اس کی رنگت بھی یوں وسکی ہی کہی جاسکتی ہے کہ جب سے مون سون کے مزاج بد لے ہیں اور عین تیار فصل پر بارشیں ہونی لگی ہیں گندم کے دانوں نے خوشیوں میں ہی "گمرا" کرایا ہی رنگ اپنا نا شروع کر دیا ہے۔ قد اس سرو جتنا جو اپنے بوئے پن سے ابھی ابھی نکلا ہو مگر با بردہ شریف کے سر سے اوپر نہ اٹھا ہو۔ یوں آپ اس کے قد کو با بردہ شریف جتنا بھی کہہ سکتے ہیں مگر وہ اندر سے "بابرہ" جیسا "شریف" نہیں بلکہ ٹھیک ٹھاک شریف ہے۔ بولتے ہوئے پہلو بدلتا ہے حالانکہ پہلوؤں سے فریہ ہوتا جا رہا ہے۔ پہلو بدلنے کی گنجائش نہ ہو تو عینک بدلتا ہے راہ میں ناک آڑتے آجائے (جو اس کے کم کم اور میرے اکثر آتی ہی رہتی ہے) تو جملہ بدلتا ہے۔ حالانکہ میں اسے کب سے مشورہ دے رہا ہوں کہ وہ صنف بدلتے۔ صنف سے میری مراد قطعاً "جنس نہیں ہے باوجو اس کے کہ کئی دوست اُسے نزاکت سے گھنٹو کرتے پا کروہ مشورہ دے دیتے ہیں جو میں نے نہیں دیا۔ میری مراد تو ہمیشہ صنف ادب رہی ہے۔ ادب وہ لکھتا کم اور کرتا زیادہ ہے اتنا زیادہ کہ کبھی کبھی یوں محسوس ہونے لگتا ہے جیسے وہ صرف ادب کرتا ہی ہے۔ اس نے اس تاثر کو زائل کرنے کیلئے واصف علی واصف پر ایم فل کا مقالہ بھی لکھ لکھ ڈالا ہے یہ الگ بات کہ واصف کے سامنے وہ کچھ اور بھی مودب ہو گیا ہے۔

نا ہے اس نے اور اکبر حیدری نے ایک ساتھ اثنائیے لکھنے شروع کئے تھے  
باقی اثنائیے نگاروں کی بابت تو میں کچھ نہیں کہہ سکتا کہ اتنے سال گزرنے کے باوجود  
وہ خود اپنے اثنائیوں اور خود اپنے بارے میں کوئی معقول رائے دینے کی پوزیشن میں  
نہیں ہیں تاہم اکبر حیدری نے اثنائیے لکھنا اور میرے دوست نے اثنائیے نگار کھلوانا  
ابھی تک بند نہیں کیا حالانکہ اثنائیے نگار کھلوانے سے اس کا قد ابھی تک باہرہ شریف  
جتنا ہے تاہم بچارے اکبر حیدری کا قد انجمن سے بھی دو ہاتھ یوں بڑھا ہے کہ اسے 'دو  
دفعہ گھر کی چھتیں بدلتا پڑیں پھر جب گھر کی دیواریں اس کے بدن کی طرح جھولنے<sup>لگیں تو اس نے گھر ہی بدلتا۔</sup>

میرے دوست کا مزاج بلا کا عاجزانہ ہے یہی وجہ ہے کہ وہ مجھے بہت اچھا لگتا  
ہے۔ نا ہے جب ہماری بھا بھی سلمی کے سامنے جاتا ہے تو اس کا مزاج منید عاجزانہ ہو  
جاتا ہے شاید یہی وجہ ہے کہ وہ ہماری بھا بھی کو بہت ہی اچھا لگتا ہے، اتنا اچھا کہ وہ  
بھول جاتی ہیں کہ وہ ان کا شوہر بھی لگتا ہے۔

ملتا ہے تو محبت سے 'یوں کہ بندہ پھوار سے بھیکتا چلا جائے۔ دری تک ہاتھ  
ٹھانے رکھتا ہے اتنی چاہت اور احتیاط سے کہ مقابل کا ہاتھ نہ ہو دھڑکتا دل ہو۔ گھر  
میں چل کر بیٹھنے کا کو تو کھتا ہے جلدی ہے بیسیوں نام گنو رہتا ہے جن سے اسے ملنا  
ہوتا ہے گرباہر دروازے پر اس کے لئے وقت تھم سا جاتا ہے۔ اگرچہ وہ گھری بار بار  
دیکھتا ہے اور تاثر دیتا ہے کہ وہ بہت مصروف ہے مگر نہیں دیکھتا کہ مقابل کس حال  
میں ہے۔ پھر اچانک چل دیتا ہے یوں کہ میزان ششد رکھ رکھا اسے دیکھتا رہتا ہے۔ وہ  
چلا جاتا ہے مگر جاتا کمال ہے، آنکھوں میں سمایا رہتا ہے۔ اگر بھولے سے گھر میں اندر  
آ کے بیٹھ جائے تو قالین، کرسی، صوفی یا چارپائی پر نہیں بیٹھتا، سید حادل میں جا بیٹھا  
ہے۔ آلتی پالتی مار کر یا پھر نانگیں پار کر۔ میرے دل میں بھی بیٹھا ہوا ہے یوں کہ  
میں روز اس سے مصالحہ کرتا ہوں، اس سے پھر وہ باتیں کرتا ہوں، اس کے کندھے پر  
بوسے رہتا ہوں اور اپنی قسمت پر رٹک کرتا ہوں کہ مجھے اتنا پیارا دوست ملا ہے۔  
آپ کو بھی ایسا دوست مل جائے تو یقین جانئے وہ کوئی اور نہیں، صرف محمد ظییر بدر ہو  
گا۔

پروفیسر محمد ظییر بدر پہلے لاہور میں رہتا تھا آج کل ابو نبی میں رہتا ہے۔

خوشی سے نہیں رہتا، مجبوراً" رہتا ہے کہ بقول اس کے قسام رزق کا یہی فیصلہ ہے۔ مگر جب بھی آتا ہے سیدھا لاہور جاتا ہے جمال اس کی ماں کی قبر ہے جس کی آنکش سے اس نے محبت کا فیض پایا ہے اور اس پر دعاوں کا سائبان کئے اس کے والد محترم رہتے ہیں وہاں سے ناک کی سیدھہ میں مگر انتہائی ادب سے پونھوار کی طرف منہ کر لیتا ہے کہ یہ اس کا سرالی علاقہ ہے۔

ادب ہونے کے ناطے وہ یہاں ادیب دوستوں اور مجھ جیسے ادب کے طالب علم سے ضرور ملتا ہے ان ادیب دوستوں میں محبوب ظفر سرفہrst ہے حالانکہ محبوب سرالیوں کے ادب پر اس ادب کو ترجیح دیتا ہے جس میں اگرچہ کوئی سرنیس ہوتا، تاہم "سریاں" بہت ہوتی ہیں۔

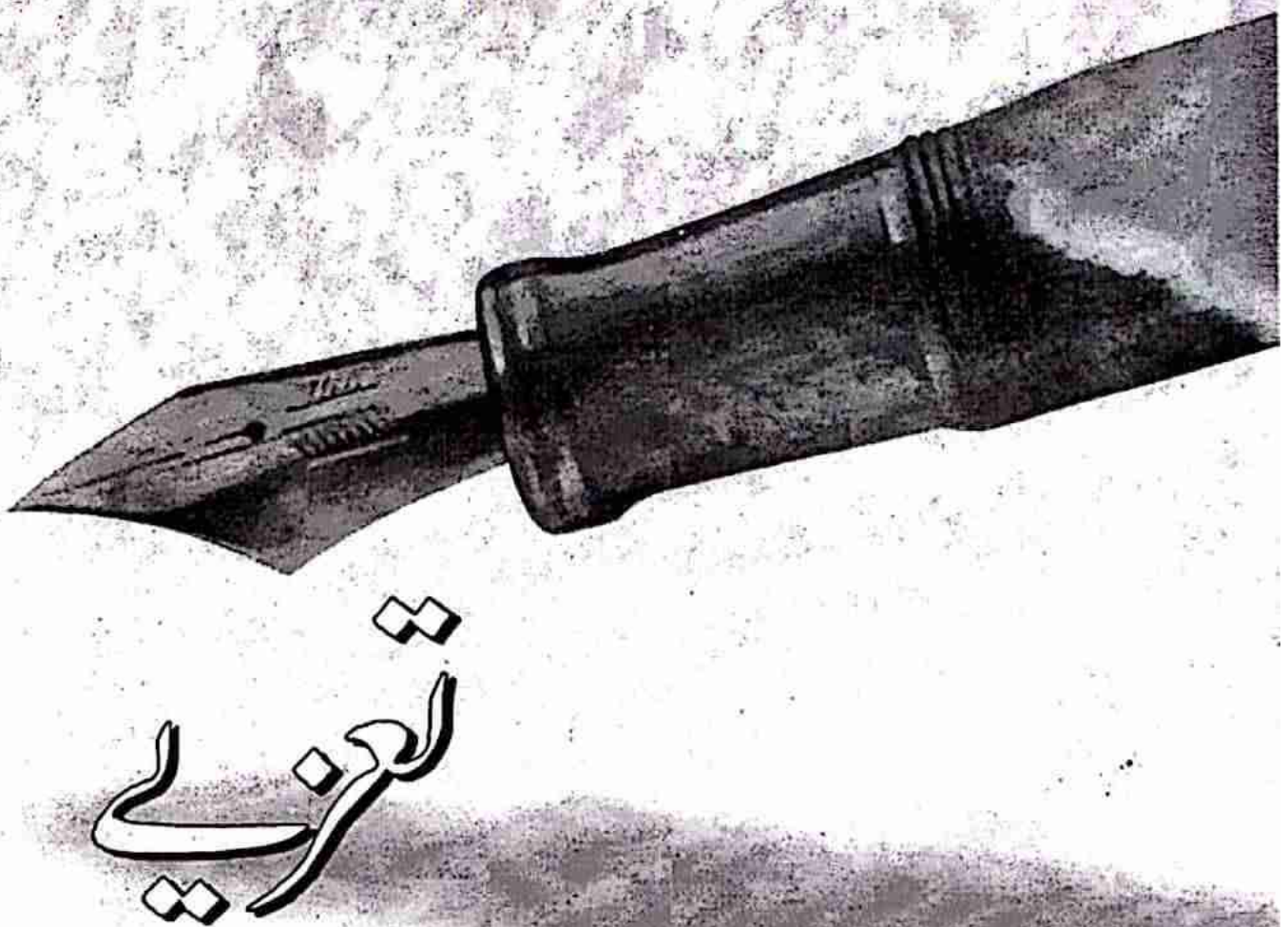
جب ظییر بیرون ملک ہوتا ہے مجھے اس کی آمد کا انتظار رہتا ہے جب وہ آ جاتا ہے تو بھی انتظار رہتا ہے کہ وہ اس شر میں ہوتے ہوئے بھی نہیں ہوتا۔ وقٹے وقٹے سے اپنی جھلک دکھاتا ہے یا پھر دروازے پر کھڑے کھڑے پھر آنے کا کہہ کر چل رہتا ہے اور میں انتظار کرتا رہتا ہوں۔ اس قدر انتظار کہ کبھی کبھی خود کو انتظار حسین سمجھنے لگتا ہوں حالانکہ جب بھی سر پر ہاتھ پھیرتا ہوں یا پھر اپنے لفظوں کی پوٹی دیکھتا ہوں تو یہ منزل کیسی دور دکھائی دیتی ہے۔

وہ ایک پر قناعت کا قائل نہیں ہے۔ اس کی تین بیٹیاں ہیں مدحہ، نور لس اور میرا۔ دو کتابیں ہیں "واصف علی واصف" اور "مروان کمار"۔ عزیز ترین دوست بے شمار ہیں جن میں سے کچھ کی فہرست اس نے اول الذکر کتاب کے دبایے میں دے دی ہے علم و ادب اور تحقیق و تنقید کے دو سے زائد شعبوں سے وابستہ ہے۔ حتیٰ کہ دو نام رکھتا ہے۔ محمد ظییر بدر اور محمد ظییر سیفی۔ مگر حیرت ہے اس کی ابھی تک صرف ایک زوجہ ہے۔ ہماری بھا بھی کو اس پر حیرت نہیں، شک ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب وہ زیادہ وقت گھر سے باہر گزارتا ہے انہیں مشکوک مشکوک ساد کھنے لگتا ہے مگر حقیقت یہ ہے کہ وہ تو محض محبوب ظفر کے ساتھ ہوتا ہے یہ الگ بات ہے کہ محبوب ظفر ہمیشہ کسی نہ کسی شک کی مشکوک پر ہونٹ جائے اس کو تلچھت تک نچوڑتے ہوئے ملتا ہے۔

ظییر حالانکہ صنف نازک کی طرف کم کم توجہ دیتا ہے مگر ایسے منے شوہروں

پر بیویاں بھی کم اعتبر کرتی ہیں اگرچہ ہماری بھائی کو جائز شک کے باوجود اک اطمینان سا ہے مگر میں قطعاً" مطمئن نہیں ہوں کہ کسی معقول صنف ادب کی طرف بھی وہ دھیان نہیں دے رہا۔ انشائیے کے ساتھ اس کا برداشت پوی سارہا ہے کہ جسے گھر میں لا اکثر لوگ بھول جاتے ہیں۔ تحقیق اور تنقید اسے کرنا پڑی کہ اس کے بغیر ایم فل کی ڈگری ممکن نہ تھی۔ بہت پہلے لکھے گئے کالمون کا تذکرہ ہوتا رہتا ہے مگر دوسرے دن روی بن جانے والے اخبارات میں چھپنے والے کالم کتنی دور تک ساتھ چل سکتے ہیں۔ اے بھلے آدمی تمہارے اندر ایک تخلیق کا رچھپا بیٹھا ہے وہ تخلیق کا رک جس کی چھب دیکھنے کیلئے میں شدت سے منتظر ہوں۔ اے ظمیر اپنے باطن کے تخلیقی جذبوں کا ظہور ہونے دے کہ ہم سب اپنے دل اور آنکھیں فرش راہ کئے بیٹھے ہیں۔

(۱۹۹۸ء)





محن، میرا محن  
کہانی کیسے بتتی ہے؟  
باہر کفن سے پاؤں  
اس دُنیا کے غم  
چھروں سے کھیل اپنا؟

## محسن، میرا محسن

W<sup>A</sup>R AND P<sup>E</sup>ACE مکمل کئے ابھی زیارہ عرصہ نہ پیتا تھا۔  
اور نالٹائی مغض چوالیں برس کا تھا۔

کہ اس کے اندر ایک اور کمانی کا لاوہ کھولنے لگا۔ اسے سمجھ نہیں آ رہا تھا اتنی بڑی  
کمانی کو آغاز کیسے دے۔

سب جانتے ہیں کہ کوئی کمانی کسی بھی وقت سوجھ سکتی ہے۔  
مگر کون جانتا ہے کہ کمانی کو آغاز دینے کی ساعت لکھنے والے پر کب اترے گی۔  
جب تک وہ ساعت لکھنے والے پر نہیں اترتی کچھ بھی بھائی نہیں دیتا۔  
نالٹائی بھی اسی کرب سے گزر رہا تھا۔

اس کرب کا سلسلہ اس عدالتی تفتیش سے شروع ہوتا ہے جو اس لڑکی کے بارے میں  
ہو رہی تھی جس نے نالٹائی کے گھر سے چند میل پرے ریلوے شیشن کے قریب ریل  
کے نیچے خود کو گرا کر خودکشی کر لی تھی۔ مارچ 1873ء کے انہی لمحوں کی بابت  
ROSEMARY EDMONDS نے لکھا ہے کہ نالٹائی اپنی بیوی کے پاس بیٹھا ہوا تھا۔  
ہاتھ اس کتاب پر جا پڑا جو بچوں میں سے کسی نے وہاں رکھ چھوڑی تھی۔ کتاب کھولی  
اور اوپنی آواز میں بیوی کرپڑھ کر سانے لگا۔

پھر بیوی ہوا کہ ابھی اس نے چند سطریں ہی پڑھی تھیں کہ اس کی آواز حیرت میں

ڈوب گئی اس نے مصنف کا نام دیکھا، لکھا تھا "پشکن"۔ حیرت سے پڑھے جانے والے جملے دہراتے اور کہا۔

"THAT IS THE WAY TO BEGIN"

اسی شام وہ اپنے مطالعے کے کرے میں بیٹھا ANNA KARENIN کے یہ جملے تحریر کر رہا تھا۔

"ALL THE HAPPY FAMILIES ARE ALIKE BUT AN UNHAPPY FAMILY IS UNHAPPY AFTER ITS OWN FASHION"

"طلوع اشک" کے پیش لفظ "بے وارث لمحوں کے مقتل میں" میں محن نقوی نے اپنے دکھی ہونے کا جو پورٹریٹ بنایا ہے اس نے مجھے ANNA KARENIN کے مذکورہ جملوں کی یاد دلادی۔ محن نقوی نے لکھا تھا۔

"lmhoں کے اس مقتل میں مری مسافت ختم ہوتی ہے نہ شام غربیاں کا دھواں سرد پڑتا ہے۔ میرے پاؤں میں آبلے بندھے ہوئے ہیں۔ جسم بارش سنگ ملامت سے داغ داغ اور ہونٹ مسلسل معروف گفتگو۔ مگر کس سے؟ — شاید رفتگاں کا راستہ بناتی ہوئی دھول سے، یا اپنے تعاقب میں آتے ان رہروں کی آہنوں سے جو سفر کے اگلے موڑ پر مسلط نائلے سے بے خبر ہیں۔ نائلہ، جو کبھی کبھی دل والوں کی بستی پر شب خون مار کر ساری سوچیں تمام جذبے اور کچے خواب تک نگل لیتا ہے۔"

محن نے یہ بھی لکھا تھا۔

"میرا قبیلہ میرے کرب سے نا آشنا ہے۔ میرے ساتھ جن بھرو والوں نے سفر آغاز کیا تھا وہ تو راستے کی گرد اوڑھ کر سوچکے ہیں اور میں کل کی طرح آج بھی اکیلا ہوں۔"

ٹارٹائی کا جملہ میں اندر ہی اندر دھرا تا ہوں مگر چونکہ محن اپنے قبیلے اور گھرانے کا تنہا فرد ہے لہذا اسی مناسبت سے تھوڑی سی ترمیم خود بخود ہو جاتی ہے۔

محن نقوی کے کرب اور دکھ کی مکمل تفہیم ممکن نہیں ہے خود محن بھی اپنے دکھ کی ہمسہ گیری کو مکمل طور پر نہ جان پایا تھا بس وہ اتنا جانتا تھا کہ اس کا دکھ اس کی ذات سے اتنا بڑا تھا کہ اس کی ذات کی بھی تکفیر ہونے لگی تھی۔

خود اپنے سائے پر گراں تھے ہم جیسے  
کھلا کہ شر میں بس رائیگاں تھے ہم جیسے



دل میں تہائی کا سنائیا عذاب حشر ہے  
رات بھر بجتی ہیں میرے گھر کی ساری کھڑکیاں



کس درجہ حسین تھا مرے ماہول کا غم بھی  
میں بھول گیا آپ کا انداز ستم بھی

دکھ کے اس سارے سفر میں وہ پلٹ پلٹ چیچھے دیکھتا رہا اور ان اجزاء کو تلاش کرتا رہا کہ جن کو باہم ملانے سے اس کی معدوم ہوتی ذات مشکل ہو سکتی تھی۔ ایسا کرتے ہوئے اسے ایک نئے دکھ کے صحراء کو عبور کرنا پڑا کہ وہاں کچھ چیزیں تو بالکل معدوم ہو چکی تھیں اور کچھ اپنی بیت بدلتی جا رہی تھیں۔

مری و سعتوں کی ہوس کا خانہ خراب ہو  
مرا گاؤں شر کے پاس تھا سو نہیں رہا

اس اکھاڑ پچھاڑ سے وہ مایوس نہیں ہوا حوصلے کی چھاگل اپنے پاس رکھی، یہ حوصلے کی چھاگل اور کچھ نہیں اس کی اپنی یادیں تھیں وہ کچا مکان جس کی کڑیوں میں اس کی سائیں اڑی ہوئی تھیں۔ اس مکان میں جلتا ہوا مٹی کا وہ دیا، جس کی پھیکی روشنی نے اسے لفظوں کے باطن میں اترنے کا حوصلہ بخشنا۔ گم صم گلیوں میں کھیلتی

ہوئی آوارہ دھوپ، جس نے اسے اداس راتوں میں پر ہول نانے سے الجھنے کا سلیقہ سکھایا۔ میلی دیواروں سے پھلتی ہوئی چاندنی، جو رائیگاں ہونے کی بجائے اس کے خوابوں کی بے آواز بستی کا انتاش بن گئی۔ دھول میں لپٹی ہوئی بے خوف ہوا، جو اس کے مسلسل سفر کی اکیلی گواہ بن کر اسے دلاسر دیتی ہے۔ ناہوار آنکن میں ناچتی لو سے جھلتے چہرے کی مشقت، جس نے اسے محرومیوں سے سمجھوتے کا انداز دیا۔ خشک ہونٹوں پر جھی مسکراہٹ، جس نے مصائب و آلام کی بارش میں اسے زندہ رہنے کا اعتناد دیا۔ سمی سمجھیں، گونگی دوپریں، بھری شامیں اور اندھی راتیں، کتنی کھانیاں بننے بنتے راکھ ہو گئیں اور اس ساری راکھ کو محسن نے ”طلوع اشک“ میں کرید کر وہ چنگاریاں برآمد کیں جو بظاہر آسودگی کے باوجود اس کے باطن میں دفن تھیں۔ مگر دفن کمال تھیں، مسلسل سلگ رہی تھیں۔

○

تم میرا بدن اوڑھ کے پھرتے رہو لیکن  
ممکن ہو تو اک دن میرا چہرہ مجھے بنا

○

گذشتہ رت کے رنگوں کا اثر دیکھو کہ اب مجھ کو  
کھلے آنکن میں اڑتی تیلیاں اچھی نہیں لگتیں

○

وہ کیا اجڑا گھر تھا جس کی چاہت کے سب ابک  
ہری بیلوں سے الجھی شنیاں اچھی نہیں لگتیں

محسن نقوی لفظ کی طاقت کا معرف تھا ”موج اور اک“ میں اس نے کہا تھا۔  
”میں ہمیشہ لفظ کی حیاتی قوت کا قائل رہا ہوں۔ لفظ انسانی تہذیب کا  
سرمایہ بھی ہے اور فکری نظریات کی پہچان بھی، میں سمجھتا ہوں کہ  
زمین پر سب سے پہلے انسان کا اولین معجزہ لفظ کی تخلیق تھا جس نے  
اسے خود سے آشنا ہو کر اپنے آپ کو معرف کرنے کا سلیقہ سکھایا۔“

اس نے مزید لکھا تھا۔

”لفظ ہماری کائنات ہیں“ لفظ ہمارے ادارک کا موثر ترین ذریعہ ہیں  
اور ہمارے محسوسات کے اظہار کا تو انا ترین وسیلہ ہیں۔  
لفظ کی اس قوت سے اس نے ادارک کی ایک نئی دنیا کے کواڑ کھولے۔ اس نئی  
کائنات کی بابت ”ردائے خواب“ میں اس نے یوں اطلاع دی تھی۔

تغیر کر رہا ہوں زمانے کی گردشیں  
غم کو سکھا رہا ہوں مناجاتِ عید کی  
گمِ صم ہے کائنات ستارے ہیں دم بخود  
دل کو نا رہا ہوں میں کافی فرید کی

محن کے باطن کا کرب اس کے لفظوں میں جا بجا جھلتا ہے اس نے خود بھی اس  
کی نشاندہی ”ریزہ حرف“ کے دربارچے ”ناتمام چ کی وستاویز“ میں کی ہے مگر محن کی  
شاعری کا گرا مطالعہ کیا جائے تو یہ بات واضح ہوتی ہے کہ وہ محض کرب باطن کا شاعر  
نہیں تھا اس لئے کہ اس کے بھیت کا دکھ دراصل اس کے اردو گرد پھیلی کائنات کے دکھ  
سے مشکل ہوا تھا۔ ”بند قبا“ سے ”فرات نکر“ تک کا یہی پھیلاؤ سمت کر اس کے  
وجود میں اتر گیا اور یوں اس کی ذات کا حصہ بن گیا کہ اپنی علیحدہ شناخت کھو بیٹھا۔  
اس نے اس سانچے کا تذکرہ یوں کیا تھا۔

نجانے را کھ ہوئی کتنے سورجوں کی تپش  
ہماری برف رگوں میں لو پھلنے تک



نجانے کتنے جنم بدن میں اتریں گے  
ہمارے سر سے عذاب حیات ملنے تک

محن کے سر سے زندگی کا عذاب ٹل چکا ہے مگر جب اس کی شاعری کا مطالعہ  
کرتے ہیں تو ہمیں یوں محسوس ہوتا ہے کہ اسے اس لمحے کی بہت پلے سے نہ صرف  
خبر تھی، انتظار بھی تھا۔ وہ جانتا تھا کہ جس راہ پر وہ چل نکلا ہے اس کا خراج لو ہے۔

مگر وہ حیرت کا اظہار کرتا کہ آخر اس کیلئے نیا مقتل جانے کی ضرورت ہے وقت کا  
لحہ لمحہ تو پہلے ہی صلیب بنا ہوا ہے۔

یہ کس نے ہم سے لوہ کا خراج پھر مانگا  
ابھی تو سوئے تھے مقتل کو سرخو کر کے



قتل چھپتے تھے کبھی سنگ دیوار کے چج  
اب تو کھلنے لگے مقتل بھرے بازار کے چج

پھر یوں ہوا کہ واقعی بھرے بازار کے چج مقتل ج گیا اور محسن کا سینہ گولیوں سے  
نگار ہوا لیکن وہ قتل ہو کر بھی اپنے فن کی بدولت وہ حیات پا گیا ہے جس کی طلب  
میں کئی لمبی عمر پانے والے سک سک کر مرتے ہیں۔ حماد اہل بیت پر یہ کائنات کے  
رب کا خاص کرم ہوا کہ جو اس نے مانگا اسے مل گیا۔

عمر اتنی تو عطا کر مرے فن کو خالق  
میرا دشمن میرے مرنے کی خبر کو ترسے

میں جب بھی محسن کو یاد کرتا ہوں میرے اندر درد کی ایک فصل آگ آتی ہے۔  
یہ درد میرا سرمایہ ہے۔ ایسا سرمایہ ہے میں اپنی جان سے بھی عزیز رکھتا ہوں۔ کبھی  
کبھی یوں محسوس ہوتا ہے کہ محسن قتل نہیں ہوا، یہیں کہیں ہے۔ وہ آئے گا اور  
سب کو حیران کر دے گا۔ میرا یہ احساس چلی کے معروف شاعر پابلو نیرودا کی ان  
یادداشتؤں کے باعث ہے جن میں اس نے اپنے ایک نحیف وزار شاعر دوست ابرٹو کا  
تذکرہ کیا ہے۔ اس نے لکھا کہ ابرٹو محض ہڈیوں کا ڈھانچہ تھا اس قدر کمزور اور دیلا پتلا  
کہ شاید دنیا میں کوئی دوسرا اس جیسا ہو۔ اس سے بغل گیر ہونے پر محسوس ہوتا کہ  
جیسے ہوا سے گلے ملا جا رہا ہو۔ پابلو نیرودانے یہ بھی لکھا کہ وہ اسے ”پیاری لاش“ کے  
نام سے مخاطب کرتے تھے اور سال میں ایک بار اسے قبرستان لے جانے کا سوانگ  
بھرتے۔ پہلے اس کی دعوت کی جاتی۔ ”لاش“ کو سب سے عزت والی کرسی پر بٹھایا جاتا

پھر رات بارہ بجے کے لگ بھگ ایک جلوس کی شکل میں "جنازہ" قبرستان پہنچتا۔ سب "مرحوم شاعر" کی یاد میں مرثیہ خوانی کرتے، "لاش" سے گلے ملنے، تھائے دیتے اور اسے قبرستان میں اکیلا چھوڑ کر واپس پلٹ آتے۔

پابلو نیرودا نے لکھا۔ یہ سب ہنسی مذاق میں ہوتا کہ دو چار روز بعد پھر وہ ہمارے پاس بیٹھا ہوتا اور قمیٹے لگ رہے ہوتے۔

محسن نقوی بدنی طور پر اس قدر نحیف نہ سی کہ لاش کا گماں ہوتا مگر میں اسے ملا ہوں، پر وہ اس سے باتیں کی ہیں، اس کے شگفتہ جملے نے ہیں، اس کی آنکھوں سے ڈھلتے آنسو دیکھے ہیں اس کے بھیتر کے اس نحیف شخص کو بھی دیکھا ہے جس کو زندہ لاش کے سوا کوئی اور نام دینا مشکل ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اب بھی مجھے لگتا ہے وہ جو 15 جنوری 1996ء کو بھرے بازار میں مقتل سجا تھا اور اسے خون میں نہلا دیا گیا تھا۔ اور اس کا جنازہ اٹھا تھا۔ اور لحد میں اتارا گیا تھا۔ وہ سب اسی وقوع کی طرح ہے جو پابلو نیرودا نے اپنی یادداشت میں لکھا ہے۔

میں اپنی یادداشت سے 15 جنوری 1996ء کا ورق چاک کرتا ہوں اور بار بار نیرودا کی یادداشت پڑھتا ہوں کہ شاید محسن بھی ابڑو کی طرح قبرستان سے ہنسنا ہوا پلٹ آئے اور اسی طرح اپنے بھرپور قمتوں سے محفلوں میں زندگی بھر دے۔



(۱۹۹۷ء)



(چل سر مست)

درد کا خمار زندگی کا نکھار ہے۔

## کہانی کیسے بنتی ہے؟

ایک نوجوان گذشتہ دنوں کرید کر مجھ سے پوچھنے لگا۔ ”کہانی کیسے بنتی ہے؟“  
مجھے کوئی مناسب سایہ جواب نہ سوچھ رہا تھا کہ ٹیلی فون کی ٹھنڈی مدد کو پہنچی، میں نے اس غبی امداد کو غنیمت جانا اور فون سننے میں مشغول ہو گیا۔  
دوسری طرف سے میری بیگم کی گھبرائی ہوئی آواز تھی۔ ”پندی سیب سے اطلاع آئی  
ہے کہ عابدہ مر گئی“

”کون عابدہ؟“۔۔۔ میں نے خواہ مخواہ سوال کر دیا حالانکہ ادھر ہمارے خاندان میں ایک ہی عابدہ تھی۔

”شریف بھائی کی بیوی“۔ بیگم نے رندھی آواز میں کہا۔۔۔  
ابھی تک مجھے یقین نہ آیا تھا اس کے تو مرنے کے دن نہ تھے۔ چھوٹے چھوٹے چار بچے تھے۔ اتنے چھوٹے کہ جنیں متاکے کھنٹے سائے کی اشد ضرورت تھی۔  
”وہ کیسے مر گئی...؟“ میری آواز بھی رندھاگئی تھی۔ بیگم نے کوئی جواب نہ دیا فقط سکیاں سنائی دیتی تھیں۔۔۔ اور پھر رابطہ منقطع ہو گیا۔  
میں نے رسیور کریڈل پر رکھا، آنکھیں صاف کیں، سامنے دیکھا تو نوجوان تجسس سے میری طرف دیکھ رہا تھا اور اس کے چڑے پر لکھا تھا۔۔۔ کہانی کیسے بنتی ہے؟

میرے لئے اسے جواب دینا اب ثانوی ہوئیا تھا۔ مغدرت کر لی، گھر پہنچا والدہ اور بچوں کو لے کر پنڈی گھب کے لئے چل دیا۔  
لوگوں کا ایک جم غیر تھا جو گھر کے باہر تھا۔۔۔ سبھی دکھ میں ڈوبے ہوئے تھے۔۔۔  
گھر کے اندر سے عورتوں کے دل چیرنے والے بینوں کی آوازیں آرہی تھیں ان میں سے ایک آواز سب سے جدا تھی۔۔۔ میں جان گیا۔۔۔ یہ مرنے والی کی ماں کی آواز تھی۔۔۔  
”سو جھا کریں نی دھنے لے پینڈے پے گئی ایں۔۔۔  
ایوں نہیں کریںدا۔۔۔“

(دھیان سے میری بھی تم نے طویل مسافت اختیار کر لی ہے۔۔۔ ایسا نہیں کرتے)

جونی بین کا ایک جملہ مکمل ہوتا، عورتوں کی چینیں نکل جاتیں۔۔۔  
جب میت اٹھا کر باہر لائی گئی تو مردوں کی بھی چینیں نکل گئیں۔۔۔  
میت والی چارپائی کو ایک طرف سے عابدہ کے سرنے کندھا دے رکھا تھا تو دوسروی طرف اس کا ہاپ تھا دونوں کی کمریں دکھ سے منزد دوہری ہو رہی تھیں۔۔۔  
پیچھے عابدہ کے بھائی تھے وہ بھی دکھ سے نڈھاں تھے۔۔۔  
سرخ سوچی ہوئی آنکھوں والا اس کا شوہر تھا جس کی نظر میت کی چادر سے نہ ہتی تھی۔۔۔ ساتھ اعزاء و اقارب، شر کے لوگ اور ان سے پیچھے مگر ذرا فاصلے پر روئی کرلاتی، بین کرتی عورتیں۔۔۔

میں نے دیکھا ان میں مرحومہ کے بچے بھی تھے۔۔۔ گم صم، شاید اس قدر روئے تھے کہ اب آنسو خشک ہو گئے تھے یا پھر ابھی تک انہیں اپنے دکھ کی پوری تقسیم نہ ہو پائی تھی۔۔۔ بچوں کی نانی نے پھر بین کیا۔۔۔

”بیال دھپاں وچ اپنے بالاں تے چھان کرن والئے مینڈھے دھنے۔۔۔“

(پتی دھوپ میں اپنے بچوں پر بنایہ کرنے والی میری بھی)

اس کے بال کھل رہے تھے اور ہاتھ اور چڑہ اور آسمان کو اٹھا ہوا تھا۔۔۔  
”انہاں کچے کو لے معصومان نوں کس دے آسرے چھڈ کے ژگنی ایں  
مینڈھے دھنے ایوں نہیں کریںدا۔۔۔“

(ان نرم و نازک معصوم بچوں کو کس کے آسرے چھوڑ کے چلی گئی ہو  
میری بچی، ایسا نہیں کرتے)

بین اس قدر دکھ لائے تھے کہ میرے آنسو رواں ہو گئے۔

میت جنازہ گاہ پہنچی۔ صفیں ترتیب دی گئیں، عابدہ کے والد نے خود جنازہ پڑھایا اور  
جب وہ سمجھیر کتا تھا تو اس کی آواز لڑکھرا جاتی تھی..... صاف پتہ چل رہا تھا یہ دکھ کے  
شدید حملے کے باعث تھا۔

جنازے کے بعد میت دہان لے جائی گئی جہاں کھدائی قبر اسے آنکھوں میں لینے کو تیار  
تھی۔

میت قبر میں اتار دی گئی۔ قبر کی بغل میں چیزوں کی کھدائی اس طرح کی گئی تھی کہ اس  
کا جسم پوری طرح اس میں سما گیا۔ اور پتوں سے تراشی گئی سلیں پہلو بہ پہلو رکھ دی  
گئیں۔

پھر عابدہ کا باپ آگے بڑھا بھر بھری مٹی سے مٹھیاں بھر لیں اور قبر میں ڈال دیں۔  
میرے بھائی نے میرے کندھے پر ہاتھ رکھا اور کہا۔

”اپنی بوڑھی آنکھوں سے بیٹی کی میت دیکھنا، اس کی چارپائی کو کندھا  
وینا اس کا جنازہ پڑھانا قبر میں اتنا نہ اور اپنی مٹھیوں سے قبر میں مٹی  
بھی ڈالنا یہی کتنا مشکل ہوتا ہے، ایک باپ کے لئے۔“

اتا کہہ کروہ رو دیا۔ میرے ضبط کا بندھن بھی ٹوٹ گیا۔

عبدہ کے مرنے کی وجہ مجھے معلوم ہو چکی تھی اسے بھلی کاشاک لگا تھا مگر کیسے؟—  
میں اندر زنان خانے گیا تو مجھے بھلی کے وہ تار دکھائے گئے جو واپس اُنے عین صحن کے  
اوپر سے گذارے تھے۔

یہی تار عابدہ کی موت کا سبب بن گئے۔

صحن میں سینیل کا ایک تار دھلے کپڑے پھیلانے کے لئے بندھا ہوا تھا اس پر  
عبدہ گیلے کھیس ڈال رہی تھی کہ ایک کونے سے تار ٹوٹ کر یوں اچھلا کہ اوپر گزرتے  
بھلی کے تاروں میں جا الجھا۔

پورا کھیس بھلی سے بھر گیا اور عابدہ کو اس قدر شدید جھٹکا لگا کہ وہ اچھل کر پختہ

فرش پر جا پڑی۔ اس کا سر پھٹ گیا اور بھیجا باہر نکل آیا..... میں اس کی لاش کو دیکھنے کا حوصلہ نہ کر پایا تھا۔

اور اب جب کہ وہ دفن ہو چکی ہے اس کے لئے میں سننے کی تاب بھی خود میں نہیں پاتا۔

”انہاں چانیاں تینوں کیہے دتا نی دھیئے۔ نی لی بئے۔“

(ان روشنیوں نے تمہیں کیا دیا اے میری پیاری بیجی)

اب جب کہ میں یہ سطور لکھ رہا ہوں تو سوچ رہا ہوں جب وہ نوجوان آئے گا اور پوچھے گا کہ کمالی کیسے بنتی ہے؟ تو میں اسے بتاؤں گا۔

کمائی واپس اور اس جیسے ادارے بناتے ہیں۔

کمائی ہماری بے بسی بناتی ہے۔

کہانی دکھ بنا تا ہے۔

اور کہانی اپنوں کے پھرڑنے سے بنتی ہے۔

## باہر کفن سے پاؤں

کئی روز پسلے خبر آئی تھی عرش صدیقی وفات پا گئے۔ عرش صدیقی جو خوبصورت شاعر، معروف افسانہ نگار اور معتبر نقاد ہوتے ہوئے بھی خبروں میں رہنے کے فن سے پوری طرح آگاہ نہ تھے۔

ادھر رحلت کی خبر چھپی، خبروں میں رہنے کا فن جانے والوں کے دھڑا دھڑ  
تعزیتی بیان چھپنے لگے تھے۔

وہی ادبی مقام کا تعین۔ خلا نہ پر ہونے کی باتیں۔ اور جوار رحمت میں جگہ  
پانے کی دعا۔

پھر بھی خامشی۔۔۔ گویا تعزیتی بیانوں کی اشاعت کے ساتھ ہی ان کا فرض پورا ہو گیا۔  
وہ جو اپنا فرض خیر سے پورا کئے میٹھے ہیں لگتا ہے موت پر ان کا "ایمان" برا پختہ ہے۔  
کل نفس ذاتِ الموت

یہی وجہ ہے کہ مناسب لفظوں کے تعزیتی بیانات انہوں نے پسلے سے تیار کر رکھے ہیں،  
بس خاکی بدن کے قفس سے روح کی پرواز کے منتظر ہوتے ہیں۔ ادھر یہ مرحلہ طے  
ہوتا ہے ادھر آن کی آن میں خالی جگہوں میں نو مرحوم کا نام فٹ ہو جاتا ہے اور  
ہر کارے اخباری دفتر کی سمت دوڑ لگا دیتے ہیں۔ مگر اپنا عالم یہ ہے کہ ادھر ان بیانات  
کی دھوں بیٹھی ہے تو ادھر مجھے رہ رہ کر ایک شعریاد آ رہا ہے۔

موت اک ماندگی کا وقفہ ہے  
یعنی آگے چلیں گے دم لے کر

اس شعر کے یاد آنے کی وجہ یہ ہے کہ عرش صدیقی مجھے خواب میں یوں نظر آئے ہیں  
کہ میں سسم سا گیا ہوں۔۔۔ کیا دیکھتا ہوں کہ ان کی نعش تختے پر سیدھی پڑی ہے اور  
میں ان کے پاؤں کی سمت کھڑا ہوں، یوں جیسے عرش صدیقی کے افسانے "بامہر کفن سے  
پاؤں" کی سمت کھڑا ہوا جاتا ہے۔ لوگوں کے روایتی تعریفی بیانات اس تجھ پانی کی طرح  
ہیں جس سے میت کو غسل دیا جا رہا ہے۔

مجھے شدید بے چینی کے دورے پڑتے ہیں اور خیال گزرتا ہے کہ اگر گرم گرم  
جدبوں کا پانی ڈالا جاتا تو وہ جی اٹھتے۔ مگر لوگ مجھے پرے دھکیل دیتے ہیں۔ میرے  
قدموں میں افسانے کے جیل الرحمن جیسی استقامت نہیں ہے ورنہ میں میت اپنے  
بازوں میں سمیٹ کر ان تجھ بستہ بیانات سے پرے لے جاتا اور اس کے اپنے افانوں  
کی گرم گرم انگیٹھی کے قریب لٹا رہتا تو اس کے تخلیق کروہ کروار محبت سے اس کے  
پاؤں سملاتے، اسے ماتھے پر بوسے دیتے، اس کی ہتھیاریں رگڑتے اور وہ جی اٹھا۔۔۔  
کہ افسانے میں جیل الرحمن کے بیٹے کے ساتھ ایسا ہی ہوتا ہے مگر جونہی خواب سے  
بیدار ہوتا ہوں تو یہ یقین میرے اندر ٹھاٹھیں مارنے لگتا ہے کہ عرش صدیقی نہیں مر  
سکتا۔

عرض صدیقی ان شاعروں اور ادبیوں پر پھیلیاں کتے تھے جو اپنی تخلیقات کو اولاد  
کی طرح عزیز جانتے ہیں ان کا خیال تھا ایسے تمام فنکار جو اپنی تخلیقات سے شدید لگاؤ  
رکھتے ہیں اور اسے اولاد کی طرح عزیز سمجھتے ہیں ان سے خود احتسابی کو توقع نہیں کی جا  
سکتی اور نہ ہی وہ اپنی تخلیقات کو رد و قبول کے کڑے امتحان سے گزار سکتے ہیں۔ وہ  
کہتے۔۔۔

"غزل یا نظم برسوں نا مکمل صورت میں کسی فائل میں پڑی رہ سکتی ہے  
لیکن اولاد کے ساتھ ایسا سلوک نہیں کیا جا سکتا۔

اور یہ جو کچھ "خودنگر" چالاک اور چاک دست بزرگان فن کا ایک خطرناک  
خسوار دستہ" نئی نسل کی گمراہی کا فریضہ ادا کرنے پر مأمور ہے کہ شاعر شعر کہنے پر اس

وہ مجبور ہے جیسے بليل گانے پر، پھول خوشبو پھیلانے پر اور ریشم کا کیرا ریشم پیدا کرنے پر۔ وہ سوال کرتے ہیں، "کیا تمام شاعر بليل کی طرح خوش الحان، پھول کی طرح معطر اور ریشم کے کیرے کی طرح مفید ہوتے ہیں، یقیناً" اس کا جواب نہیں میں ہے۔ ان کا نظریہ فن تھا کہ آج کا باہوش فن کار انسانی جذبوں اور جنتوں کا اسیر محفوظ نہیں ہے۔ جذبوں اور جنتوں کی برتری مسلم کہ بسا اوقات فطرت کی ان قوتوں کے سامنے بے بس رہنے کا بھی امکان رہتا ہے لیکن فطرت نے انسان اور فن کار کو جس حد تک سوچنے سمجھنے، خود کو بے خبری اور بے بسی کی دلدل سے نکالنے کی قوت دی ہے اس حد تک اس کا استعمال ضروری ہے۔ انسان حیوان سے افضل ہے اس کے پاس شعور کی قوت ہے۔ جذبوں اور جنتوں کو شعور کی یہی عظیم ترقوت تہذیب دیتی ہے لہذا تخلیق فن کو زندگی کے تمام معاشرتی اور نفیاتی حوالوں کے ساتھ شعوری طور پر مربوط اور منظم ہونا چاہیے۔

عرش صدیقی کی باتیں بت سے ادبیوں اور شاعروں کو ہضم نہیں ہو پاتیں۔ بھلا وہ یہ کیسے تسلیم کر لیں کہ وہ ساری بے فیض شاعری اور تیرے درجے کا ادب جس کی بنیاد ہی بے لگام جذبے اور وحشی جنتیں ہیں، قلم زد کر دیا جائے۔ اس طرح تو بت سے شاعروں اور ادبیوں کی عمر بھر کی کملائی روی کا ذہیر ثہرے گی اور بت سے "چلتے پھرتے" ادب اور شاعر بے روزگار ہو جائیں گے۔



---

جب منصور خون میں نہیا ہوا تھا، ایک محذوب آیا اور کنے لگا، خاموش ہو جا اور حق کے راز کو پوشیدہ رکھ۔ منصور کا سر محذوب کی جانب گھوما اور ہنس کر کہا:- ”دریا کوزے کے اندر کہاں چھپ سکتا ہے؟“  
(سچل سرست)

## اس دنیا کے غم

یہ تب کا واقعہ ہے جب لارڈ بائز اٹلی میں مقیم تھا اور اپنی طویل لطم  
MCMILLAN کامل کر رہا تھا۔ شر کے وسط سے دریا گزرتا تھا اور بائز  
DRIE کی سوت کھلنے والی کھڑکی میں بیٹھ کر لہروں کا نظارہ کرتا اور دریا کے اس پار بھی نگاہ  
DRAIL ITA کہ دریا کا پاث بہت چوڑا تھا۔ یہی نظارہ اسے تحلیقی تحریک دیتا تھا اور لطم  
LATE لفظ تھکیل کی جانب روان تھی۔ دریا کے اس پار دکانوں کی ایک قطار تھی جہاں  
ROZMARہ کے استعمال اور خورد و نوش کی اشیاء بکا کرتیں۔ ان میں ایک دکان اجیس کی  
بھی تھی۔ وہ گوشت کا کاروبار کرتا تھا۔ اس کی خوبرو اور جوان سال یوں اس کا ہاتھ  
BATAI۔ وہ جتنی خوبصورت تھی اتنی ہی تیز طرار اور شوخ و شنک بھی تھی۔ ایک مرتبہ  
اس کا اجیس سے جھکڑا ہو گیا تو اس نے آؤ دیکھا نہ تاؤ جھٹ دریا میں کو دیکھی۔ اجیس  
DIEKHTA Rہ گیا اور وہ حسینہ لہروں میں غوطے کھاتی، ڈوٹی تیرتی دریا کے اس پار جا پچھی  
JAHAN کھڑکی میں بیٹھا بائز اپنی لطم کامل کر رہا تھا۔

اس کا قلم رک گیا، خیالات کا سلسلہ درہم برہم ہو گیا، لطم جہاں تھی وہیں ٹھیک  
گئی اور وہ اس حسن کی دیوبی کو دیکھتا چلا گیا۔ شاعری کے شنزادے نے قرطاس و قلم  
پرے پھینکا، اپنے قدموں پر اٹھا، آگے بڑھا اور اسے اچھلتی کو دتی لہروں سے باہر نکال  
لایا۔ سامنے حسن مکمل فانع کی صورت کمرا تھا اور لفظوں کا ساحر اپنی لغت کے سارے

منز بھول بیخا تھا حسن کی دیوی اس پر چھائی۔

وہ لفظ پڑھنا نہ جانتی تھا مگر جان جاتی تھی کہ بارزن کو آنے والے خطوط میں سے کون کون سے خواتین نے لکھے ہیں۔۔۔ وہ ایسے خطوط فوراً لیر لیر کر دیتی۔

چھ ماہ میں اس نے بارزن کو یوں دھوڈالا جیسے وہ دریا کے اس کنارے پر گوشت کے پار پے دھوتی تھی اور جب بارزن کو پوری طرح یقین ہو گیا کہ اس حسن کے ہاتھوں اس کا کچھ نہیں بچا تو ایک دن یقین کے کچے رنگ بارزن کے ہاتھ میں چھوڑ کر حسن کی دیوی پھر دریا میں کو دگنی اور وہ فقط کچے رنگوں کو دیکھتا رہ گیا۔ اس کی نظریں لہروں پر تھیں مگر وہ لہروں میں گم ہوتی دور چلی گئی حتیٰ کہ دریا کا وہی کنارہ آگیا جہاں اجیسی ابھی تک اسے بانہوں میں سیٹنے کے لئے منتظر تھا۔۔۔

حسین ساحرانہ روپ رکھنے والی ڈیانہ کی کمانی بھی ملتی جلتی ہے۔

فرق ہے تو اتنا کہ اس کی زندگی میں اجیسی جیسا مرد نہ تھا اور نہ کوئی ایسا جھگڑا جو لہروں میں کوئے کا سبب بنتا۔۔۔ ہوا یوں کہ کنڈر گارث میں کام کرنے والی ایک عامی لڑکی، ڈسکو کلب جاتے، نئے نئے فیشن کرتے اور اعلیٰ ہوٹلوں کے عمدہ کھانوں سے کام وہیں آلوو کرتے کرتے، وقت کے ایسے ریلے پر سوار ہو گئی جو خود بخدا سے شاہی محل تک لے گیا۔

سامنے شہزادہ چارلس تھا بلا کا حسن پرست درجن بھر حسین لڑکیوں کے ساتھ اس کے تعلقات کے چرچے ہر کہیں تھے مگر اب جو اس نے ڈیانہ کو دیکھا تو دیکھتا ہے رہ گیا۔ بالکل ایسے ہی جیسے بارزن اس حسن کی دیوی کو دیکھتا رہ گیا تھا۔

وہ لڑکیاں کہ جن کے تذکرے شہزادے کی زندگی کا حصہ تھے ڈیانہ انہیں مٹا تی چلی گئی ایسے ہی جیسے بارزن کی محبوبہ چھیاں چھاڑ چھاڑ کر مٹا تی رہی تھی۔ شہزادہ اس کی محبت میں دھلتا گیا، نکھرتا چلا گیا۔ مگر پھر یوں ہوا کہ شاہی ماحول کے مصنوعی پن میں شہزادی کا دل او بنے لگا۔ ایسے میں حسن پرست شہزادہ بھی ادھر ادھر تانک جھانک کرنے لگا یہی وہ لمحہ تھا جب بارزن کی محبوبہ کی طرح ڈیانہ نے واپسی کا فیصلہ کیا۔ مگر وقت برا ستم طریف نکلا اسے اپنی لہروں پر اٹھائے ادھر ادھر چڑھنے لگا۔ وہ وقت کے دھاروں کے بیچ موت اور زندگی سے آنکھ مچوں کھینے لگی۔ کبھی زندگی سے منہ موڑتے

بچوں کے بیچ جا بیٹھتی اور انہیں حیات کی نوید دیتی کبھی وہاں جا نکلتی جہاں جنگ موت کی راکھ بکھیر پڑھی ہوتی۔ وہ اپنی حسین الگیوں سے اس راکھ سے زندگی کی چنگاریاں برآمد کرتی، اپنی مسکتی سانسوں سے مردہ راکھ کی تہ اگ کرتی اور اپنے حسن کی آتش سے انہیں حیات کے شعلے عطا کرتی۔ ایک سو دس سے زائد فلاہی اور خیراتی تنظیمیں ایسی تھیں جو اس کی سربرستی میں چل رہی تھیں مگر ایک محبت بے کنار محبت کے سائے کی اسے تلاش تھی ایسی محبت جو اس کے خوبصورت دل کو کناروں تک بھر دیتی جس کی طلب میں اس نے شاہی محل تک چھوڑ دیا تھا امید کے کئی جگنوں اس کی راہ میں تھوڑی تھوڑی روشنی انڈیل کر گم ہو گئے۔ حتیٰ کہ دودی اس کی زندگی میں آیا مگر اس سے پہلے کہ محبت کی کمانی اپنی سمجھیل کو پہنچتی پر لیں کے کیروں کی چکا چوند کے بیچ دونوں کی زندگی کی شعاع ایک سرگ میں کار کے حادثے میں بجھ گئی۔ یوں لگا سارے شر میں تاریکی چھا گئی ہو۔ وقت کی اچھلتی کو دتی لمروں پر ڈولتی ڈیانہ کے لئے دودی کی محبت کا سماں اس ننکے کی مانند تھا جو خود بھی ڈوب گیا اور اسے بھی ڈبو گیا۔

یہ موت کتنی جابر، کتنی ظالم اور کتنی تکمیل ہوتی ہے۔

یہ ان کے لئے تو اور بھی وحشی ہو جاتی ہے جو کائنات میں حسن کا استعارہ ہوتے ہیں۔ اس ہونی شدنبی سے کسی کو مفر نہیں۔ حتیٰ کہ مدرسیاں بھی اس کا نوالا بن گئی جو مذہب، رنگ و نسل کے امتیاز سے بالا تر ہو کر دکھی انسانیت کی خدمت کرتی رہی اور عالمی ثہر پائی مگر اب وہ ۸۷ برس کی تھی لہذا دکھ کا وہ نشر چھو کر نہیں گئی جواب ڈیانہ اور کچھ عرصہ پہلے نصرت فتح علی خان کی موت نے دل کے عین بیچ اتارا تھا۔

نصرت فتح علی خان جو درج کے سر بلند کرتا خود مددوح ہو گیا۔ پہلے وہ سالکوں کے من کی دھرتی میں محبت کے بولوں کے بیچ بوتا رہا پھر یہ فصل یوں ہری بھری ہوئی کہ رنگ و نسل مذہب اور قومیتوں کی ساری حد بندیاں اس علماتی فصل کے بیچ کمیں چھپ گئی جو اس کے بولوں نے ادا ہونے والے لفظوں کے مفہوم سے شناسا تھے۔ وہ تو گھائل تھے ہی مگر وہ جو نہیں جانتے تھے کہ کیا کام اجرا ہا ہے وہ مخفی سر کے سحر میں ہی بستے چلے جاتے تھے۔

آگے چیچپے ہونے والی یہ تین اموات ایک ابدی موت کی ایسی اکائی بن گئی ہیں جو

بے کنار روشنی کی پھوار بن کر پوری انسانیت پر رم جنم برستی رہے گی مگر ساتھ ہی  
ایک سوال بھی چھوڑ گئی ہیں جو نصرت فتح علی خاں کے بولوں کی صورت اب بھی فضا  
میں گونج رہا ہے۔

جانے کب ہوں گے کم  
اس دنیا کے غم

## پھروں سے کھیل اپنا....

گلی کے بیچ عین گھر کے سامنے ایک نو دو لتے نے میرے بیٹے سعد اور بیٹی وشا کے منے سے دوست پانچ سالہ ارمغان کو بے درودی سے کچل ڈالا۔

اسے ہسپتال لے جایا گیا سب رو رو کر دعا میں کرتے رہے مگر وہ مر گیا۔

دفتر میں ہمارے ساتھ بیٹھ کر محبت سے باتیں کرنے والے اور اپنے کام سے کام رکھنے والے طاہر خان کو ویگن نے کچل ڈالا وہ سڑک پر دیر تک پڑا رہا، تڑپا رہا، گاڑیاں پاس سے گزرتی رہیں۔ کوئی اٹھانے والا نہ تھا۔ جانے کیسے دفتر کے ہی ایک آدمی کی نظر تڑپتے کچلے ہوئے بدن پر پڑی، پچان گیا، جلدی جلدی ہسپتال لے آیا مگر دیر ہو چکی۔ تھی۔ بدن سے خون نجڑ گیا تھا۔

سب دعا میں کرتے رہے لیکن وہ بھی مر گیا۔

اردو اور پوٹھوہاری کی شگفتہ خیال شاعرہ اور انجمن رضوانی کی بیٹی کالمہ ایاز کامی کو بظاہر کوئی حادث پیش نہیں آیا۔ اچھی بھلی تھی۔ آخری بار میں نے اسے افتخار عارف کے ہاں منعقدہ ایک تقریب میں دیکھا تھا۔ شعر نے تھے اور داد دی تھی۔ کچھ عرصہ پہلے پتہ چلا وہ یہاں ہے دل سے دعا نکلی خدا اسے صحت یاب کرے مگر اب خبر آئی ہے کہ وہ بھی مر گئی۔

کسی کو کسی کی دعا نہ گلی۔

کسی کو کسی کی دعا نہ روک سکی۔

نہ نئھے ارمغان کو اس کی بلکتی ماں، دھاڑیں مارتے باپ اور نڈھال ننانا کی۔

نہ جوان سال طاہر خان کو اس کی نئھی منی بچیوں اور ضعیف باپ کی اور نہ ہی کاملہ کو اس کا پل پل خیال رکھنے والے شوہر ایا ز، اس کی شاعری سے محبت کرنے والے لفظ کے ساتھیوں اور بہنوں کی۔

یہ کیسی پت جھڑ ہے کہ کسی دعا کی شاخ پر کوئی قبولیت کی کونپل نہیں پھوٹتی۔

اے جہانوں کو پانے والے! اک نئھی منی نازک سی جاں کے لئے کتنا رزق درکار ہوتا ہے۔

اے دلوں کو محبت کے نور سے منور رکھنے والے! ایک محبت کے چراغ کو روشن رکھنے کے لئے زندگی کے کتنے ایندھن کی ضرورت پڑ سکتی ہے۔

اے حرف میں معنی اور معنی میں تاثیر رکھنے والے! خیال کی ٹلگفت لفظوں میں ڈھالنے والی معصوم شاعرہ کی تمنا، تمہاری کائنات سے بڑی تو نہیں ہو سکتی تھی!

پھرتوں سے کھیل اپنا شوق سے رکھو جاری

بس ذرا بچا لینا اک نشان شیشے کا



میں مشاعروں میں کم کم جاتا ہوں مگر جی چاہتا ہے کہ ہر اچھی کتاب پڑھ ڈالوں گزشتہ کچھ عرصے سے مسلسل ایک جیسی شاعری پڑھنے سے ملی سے ہونے لگی ہے۔ تاہم کہیں کہیں کوئی اچھا شعر، کوئی مصروف تر، کوئی الگ سا اور اچھوٹا خیال بدن میں بشاشت بھر دیتا ہے۔ بعض اوقات بے ہودہ سے بے ہودہ کتاب میں بھی ایک آدھ روشن سطر ضرور مل جاتی ہے۔ اتنی آب دار کہ دور تک اور دور تک بہت کچھ روشن ہو جاتا ہے اور تا دیر روشن رہتا ہے۔

مشاعروں میں کم کم جانے کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ ہمارے اکثر شاعر مشاعروں میں عام آدمی کو متوجہ کرنے کے لئے سطحی سا کلام سناتے ہیں یا پھر ایک ہی غزل ہر مشاعرے میں تازہ کہہ کر سنائے چلے جا رہے ہیں۔ میں اپنی سماعت کو ایسی پھیپھی اور اگلی ہوئی شاعری کو نکلنے دوں تو کیسے؟... تاہم کبھی کبھار شاعروں اور شاعرات کی

نشت و برخاست، مصرعون کی ادائیگی، داد طلب کرنے اور دینے کے انداز اور آواب سے محفوظ ہوتا ہوں اور اس سارے ڈرائے میں کمیں کوئی اطیف، دیز اور شفاف مصرعہ یا شعر سننے کو مل جائے تو اسے بونس جانتے ہوئے اگلے مشاعرے تک اس کے لطف کو اپنے بدن میں محفوظ کئے رکھتا ہوں۔

کاملہ ایاز کامی کی کوئی کتاب ابھی تک شائع نہیں ہوئی تاہم میں جانتا ہوں کہ اس نے اتنا کچھ کہا ہے کہ اس کی اردو اور پوٹھوپاری کے الگ الگ مجموعے چھپ سکتے ہیں تاہم وہ مشاعروں میں شرکت کرتی تھی اور کوشش کرتی تھی کہ ہر بار نئی غزل سنائے۔ مجھے اعتراف ہے کہ اس کے شعروں میں خدا نے تاثر کی برکت رکھ دی تھی۔

زندہ لفظوں تخلیق کرنے والی منوں مٹی تلے جا پہنچی۔

موت کسی کا پاس نہیں کرتی  
نہ معصوم بچے کا، نہ جوان سال محبت کرنے والے باپ کا، نہ محبت کے جذبوں سے لبرز لفظوں سے شعر تخلیق کرنے والی ایک شگفتہ خیال شاعرہ کا۔

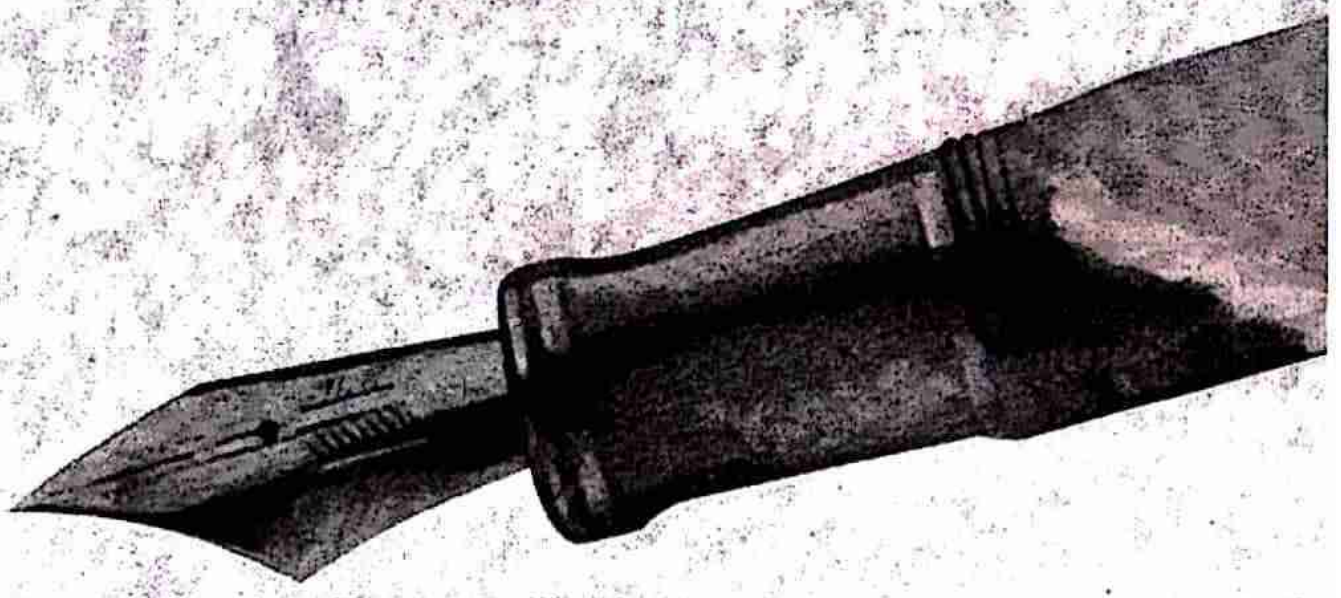


جب سے اوپن مارکیٹ اکانوی کو تمام سائل کا حل جانا جانے لگا ہے، ہر جذبہ ہر عمل حتیٰ کہ خوابوں کو بھی "شے" یعنی جس سمجھا رہا ہے۔ اب ہر جذبہ ہرفن اور ہر انسان قابل فروخت ہے وہ دون گئے جب اہل فنون بکنے کے آزار سے پاک تھے۔ اب یہ بھلے لوگ بک رہے ہیں اور فخر سے بک رہے ہیں حتیٰ کہ اپنی قیمت خود لگاتے پھرتے ہیں۔ اعزازات کے نام پر ادیبوں کو خریدنے کی بجائے سرکاری ادبی اداروں کو چاہئے کہ جنیوں لکھنے والے ایسے شاعروں اور ادیبوں کے کام کو منظر عام پر لایا جائے جو اپنی کتابوں کو شائع کرنے کے وسائل نہیں رکھتے۔ امید کی جانی چاہئے کہ اکادمی ادبیات اس کام کی ابتداء کاملہ ایاز کامی کی شاعری کے مجموعے شائع کرنے سے کرے گی کہ کسی ٹی ہاؤس کو چیک دینے یا ادیبوں میں لفافے تقسیم کرنے کی بجائے، اس کے کرنے کا اصل کام یہی ہے۔



---

زندگی کی کتاب پر موت مر کی طرح ہے۔ مر ہلکی لگا دیا گئی یہ تم پر  
ہے۔  
(شیخ ایاز)



الْأَنْسَاب



رشید امجد کے افسانوں کا "میں"

رشید امجد، منتخب افسانے اور ڈاکٹر نوازش علی

ڈاکٹر انور زاہدی کی کہانیاں اور شیخو سکوب

اشتخار آدمی اور کہانیوں کی پرسی فونی

شبایہ کا آدھار اور غالب

قصہ ایک مضمون کا

گورا کی درفتاریاں

## رشید امجد کے افسانوں کا "میں"

لچھے صاحب! بے پناہ تخلیقی امکانات رکھنے والے افسانہ نگار، محقق اور مدبر رشید امجد کو ایسے میں موضوع گفتگو میا جا رہا ہے جب خود ان کے تخلیقی قدم ڈال گا رہے ہیں، پختہ سانسوں میں یو جمل پن اُترنے لگا ہے اور طے شدہ روشن مسافت ایک یو جھمن کر اس کی کمر دہری کرنے لگی ہے۔

مجھے اپنے محبوب رشید امجد کا یہ روپ بہت گھلنے لگا ہے۔ یہ نہیں ہے کہ مجھے اس کی روایت سے جڑی کہانی سے کوئی اکد ہے بلکہ یوں ہے کہ اس کی نئی کہانی کی قامت اتنی پر شکوہ ہے کہ اس کی بیانیہ کہانی کمیں بھی جھتی نہیں ہے۔ پھر یہ بھی اپنی جگہ واقعہ ہے کہ بہت سی اعلیٰ بیانیہ کہانیوں کو پڑھنے کے بعد رشید امجد کی بیانیہ کہانی ایک عدم اطمینان کی کیفیت سے دوچار کرتی ہے۔ میں اس کیفیت کے اظہار پر خود کو مجبور پاتا ہوں۔ مگر عین اسی لمحے مجھے رشید امجد کے اس تخلیقی کمال کا اعتراف بھی کرتا ہے جو فقط اس نیک مخت کا ایسا مقدر ٹھہرا ہے جسے اس کی پسپائی بھی دھندا نہیں سکی۔

ممکن ہے وہ رشید امجد جس نے اپنے لئے ایک الگ اور منفرد مگر پر کمیجن راہ منتخب کی تھی تخلیق، تعمیر اور بالیدگی کے پچ تیز نہ کر سکنے والوں کی جانب سے ہونے والی یلغار سے یو کھلا اٹھا ہوا اور ممکن ہے اس نے ادنی بقا اور عافیت اسی پسپائی میں گمان کی ہو۔۔۔ اگر ایسا ہے تو

اے مقام حیرت سے زیادہ ادنی سانحہ ہی کہا جاسکتا ہے۔ تاہم مجھے صرف اس رشید امجد سے علاقہ ہے جو بوكھلا کر اس اقرار میں فرار تلاش نہیں کرتا تھا کہ ”کہانی افسانے سے کب غائب ہوئی تھی؟“ بلکہ جو اس دُکھ کی اذیت قطرہ قطرہ پر رہا تھا کہ۔۔۔ ”لفظ دم توڑ رہے ہیں اور کتابیں سے پن کی دلدل میں ڈوب رہی ہیں۔“

ایک ایسے عمد میں جب مردہ لفظوں کے جنازے اعزاز سے اٹھانے کو روایت کنا جانے لگے۔ جب عامیانہ واقعات اور حصی پٹی تراکیب میں لمحہ سے صفحات کی چکنی مجلد اور لذیذ کتابوں کے ذریعے ادنی سطح پر غیر تربیت یافتہ نابالغ قارئین میں شرت اور متعولیت کی ہوس عام ہو چکی ہو اور اسی پیمانے سے تخلیق پاروں کے وفات پا جانے یا زندہ بچر ہنے کی پیش گویاں ہونے لگیں۔۔۔ اور ایسے عمد میں کہ جب ما بعد جدیدیت کا مشہوم فقط جدیدیت کی نفی اور بانجھ حقیقت نگاری کی جانب مراجعت سمجھا جانے لگا ہو اور نفرہ لگایا جا رہا ہو کہ ایہام، تحرید، علامت، تمثیل، اسرار، ماورائیت، مسزم اور سماں لازم کا دور ختم ہوا اور ”حلوه قسم“ کا ایسا ادب ہی متحسن ٹھہرا جس سے بھر ا ”تباخ“ ادب کے سیم زدہ محلوں کے مد قوق آوارہ لوٹوں کی دسترس میں آسانی سے ہوتا ہے۔ ایسے میں کسی بھی جینوں اور اور بچنل لکھنے والے کا لڑکھڑا جانا انہوں بات نہیں ہے مگر اس سے اعتناء نہیں کرنا چاہئے۔

رشید امجد کی حالیہ تخلیقی جہت کو میں اس کے اس آغاز کا، ہی ایک عکس سمجھتا ہوں جو بہت پہلے اس کے پہلے ہی مجموعے ”کاغذ کی فصیل“ کے فوراً بعد معدوم ہو گیا تھا۔ تاہم تخلیقی ارتقا کے اس سفر کو جانے کے لئے اسے جان لینا بھی ضروری ہے کہ اس پہلے مجموعے میں اس کا وہ سارا آشوب سخت آیا تھا جو خارجی سطح پر اس کے وجود کو جبر کے کلمائی سے مسلسل کاٹ رہا تھا۔ یہ وہ عمد تھا کہ اسے اپنے اندر اترنے کی قطعاً اشتہانیں تھی اور وہ پٹی ہوئی سفاک حقیقت نگاری ہی کو معرجاً سمجھتا تھا۔ گذشتہ دنوں رشید امجد سے ایک طویل مکالمہ ہوا تو میں نے اس عمد کی محرومیوں کی کڑواہٹ کو اس کے لمحے میں محسوس کیا تھا۔ یہی کڑواہٹ اس کے ابتدائی افسانوں میں سرایت کر گئی تھی۔ اس نے اس عمد کے افسانوں کی بیانات بتایا کہ:

”ان کے موضوعات بڑے کنکریٹ تھے تکنیک روایتی بیانے کی تھی۔

اور موضوع بھی وہی تھا جس پر لکھا جا رہا تھا یعنی سیکس، فرشنریشن اور  
مالی عدم اشکام۔۔۔

رشید امجد جیسے تخلیق کار کے لئے طے شدہ راستوں پر چلنا ممکن نہ تھا لہذا وہ پہلے  
ہی مجموعے کے بعد اس عمد کی بھیڑ سے الگ کھڑا ہو گیا تھا۔ اپنے لئے نئی راہ کا انتخاب ممکن  
ہے وہ فیشن زدگی ہو جو اول اول انور سجاد، بلال راج میں را، سریندر پر کاش اور احمد ہمیش کے ہاں  
در آئی تھی اور یہ بھی ممکن ہے کہ وہ ذاتی آشوب جس کی کاث بہت گزی اور شدید تھی اس نے  
ایک نئے اسلوب کی سمت نمائی کی ہو۔ کچھ بھی ہو، واقعہ یہ ہے کہ آغاز وسط اور انجام کے  
ساتھ بند ہے واقعہ کی روایت کے ساتھ چلنار شید امجد کے لئے ممکن نہ تھا لیکن خارجی سطح پر  
داخل میں اترنے کی جتنی راہنمائی اسے میر تھی وہ اتنی ناکافی تھی کہ اسے فکری انتشار کا شکار  
ہونا پڑا۔

”بے زار آدم کے بیٹے“ سے شروع ہونے والے اس سفر میں پہلی بار اس ”میں“  
سے تعارف ہوتا ہے جو ایک ہی سانس میں بہت کچھ کہنا چاہتا ہے مگر بات جب ہیولا مکمل کرتی  
ہے تو یوں محسوس ہوتا ہے کہ ایک آنچ کی کسریاتی تھی جس نے شاہت مکمل نہ ہونے دی۔  
یہ آنچ دراصل وہ نامیاتی وحدت ہے جو علامتوں کو ایمیج کی سطح تک بلند ہونے میں مدد دیتی ہے  
اور مکمل فن پارے کو جمالياتی تکملہ سے شناسا کرتی ہے۔

رشید امجد کے ہال اس عمد کے جملے تیز دھار آلے کی صورت آتے ہیں، شدید  
ضرب لگاتے ہوئے۔ اتنی شدید کہ جتنی شدت سے زندگی کی نا آسودگیوں نے اس پر وار کیا  
تھا۔ یہی وجہ ہے کہ وہ افسانوں میں اپنے ان دوستوں کا تذکرہ بھی کرتا ہے جو تقریباً اسی جیسے  
حالات سے دوچار تھے۔ یہاں گھر اس کے لئے اجنبی اور برق کی مانند ہے۔ ہوٹل اور گلیاں اس  
کی پناہ گانیں ہیں۔ آوارگی میں وہ تسکین محسوس کرتا ہے۔ رشتے ناطے اس پر یو جھ ہیں۔ ذمہ  
داریاں اس پر جبرا ہیں۔ اسی جبرا کے بطن سے عجب طرح کی جنسی نا آسودگی جنم لیتی ہے اور  
لا یعنیت اور بے معنویت کی گھپ تاریکی میں اس کا بدنبال نہ گئے لگتی ہے۔ ایسے میں وہ پھر ایک مجمع  
میں جا کھڑا ہوتا ہے جو جدیدیت کو فیشن کی طرح قبول کرنے والے پر جوش نوجوانوں پر  
مشتمل ہے۔ رشید امجد بہت دیر تک اور بہت اشتیاق کے ساتھ جدیدیت کے ان بے نرے

گویوں کی آواز کے ساتھ آواز ملانے کے باوجود یوں الگ پچانا جاتا ہے کہ اس کی زبان کھر دری نہیں ہوتی، ملائم رہتی ہے۔ یہی وہ عمد ہے جب وہ اپنی ذات میں گم ہونا چاہتا ہے ایسی ذات میں، جہاں انتشار ہی انتشار ہے۔ جس کا نتیجہ یہ لکھتا ہے کہ اس کے کرداروں کی شناخت باقی نہیں رہتی۔ ہر افسانہ گذشتہ افسانے کا تسلیل لگتا ہے کہیں کہیں اس کے جملے غزل زدہ نظم کے مصر عوں کی صورت ڈھلنے لگتے ہیں۔ ”بے زار آدم کے بیٹے“ سے شروع ہونے والا یہ سفر ”ریت پر گرفت“ اور ”سر پر کی خدا“ کے افسانوں میں بھی مسلسل نظر آتا ہے تاہم یہ ذاتی نا آسودگیاں رفتہ رفتہ اجتماعی محرومیوں کی سمت دیکھنے لگتی ہیں۔ ”بے بارش پانی“ غالباً وہ پہلا افسانہ ہے جس میں سماجی دکھ سے بڑنے کے واضح اشارات ملتے ہیں۔ اس افسانے میں رشید امجد نے ایک مدت کے بعد ”میں“ کے کردار کو جان یو جھ کر ”اس“ سے بدل دیا ہے تاہم میں سمجھتا ہوں کہ ”اس“ کا کردار بھی ”میں“ ہی کی توسعہ ہے۔

”اس نے اس رات پلا خواب دوبارہ دیکھا کہ وہ پھر اپنے چوں کو منافت کے پانی سے بچنے رہے ہیں اور ان کے کھیتوں میں فصلوں کی جگہ دیواریں اگ رہی ہیں“ بھوک پھریاٹی جا رہی ہے ”اس نے بڑے چوک میں اعلان کیا کہ ہمیں تو کما گیا تھا کہ بارش کے بعد بھوک باشے والے بھی ہماری صفوں میں کھڑے ہوں گے۔“

”بے پانی کی بارش“

یہیں سے وہ رشید امجد انگرائی لے کر میدار ہوتا ہے جو اپنا الگ سے ادنیٰ عقیدہ رکھتا ہے۔ یہ ایسا ادنیٰ عقیدہ ہے جو اجتماعی عقیدے اور سماج سے جزا ہوا ہے اور جس کے لئے اسے اپنے ماں باپ کے ساتھ بھرت کرنا پڑی تھی۔ اس ادنیٰ عقیدے کی جزیں اب اس زمین میں پوسٹ ہو چکی تھیں جس کے اوپر اسے ایک پر آشوب دور سے گزرنا پڑا تھا۔ اس ادنیٰ عقیدے کی مقامیت سے آفاقیت متاثر نہیں ہوئی تھی۔

فکری سطح پر ایک دیرز دھند کے کافی حد تک جھٹ جانے کے بعد وہ اعتماد سے اگلی منازل کی سست قدم بوچانے لگا۔ گو منزل واضح اور معین تھی مگر پیچ میں اپنے ”ہونے“ یا ”نہ ہونے“ کے تذبذب کا ایک صحر اپڑتا تھا۔ رشید امجد کے لئے ”ہستی“ ”نیستی“ کا سوال صفا

اور مرودہ کی مقدس پیاریوں جیسا تھا جس کے پیچ وہ بے تکان دوڑتا رہا۔ ”پھسلتی ڈھلوان پر نزاں کا لمحہ“ ”لا“ ”محمد اندر ہیرے میں روشنی کی ایک دزاز“، ”بآہو کی نئی تعبیر“، ”تبیہوں سے باہر ایک پھر پھر اہٹ“ اور کئی دوسرے افسانے شناخت اور پچان کا سوال لے کر آتے ہیں۔ شناخت کا یہی مسئلہ ”ذوبتی پچان“ تک پہنچتے پہنچتے اس قدر شدید ہو جاتا ہے کہ ”میں“ ایک بار پھر جل دے جاتا ہے اور ”اس“ کا کردار ”میں“ کی ایسی تو سیئی صورت میں ظور پذیر ہوتا ہے جو اپنی ماں کی قبر بھول چکا ہے۔ یہ دراصل اس پورے بد نصیب معاشرے کا الیہ ہے جو اپنی ماں کو بھول چکا ہے۔ یہ ماں اس کا فکری مرکز بھی ہو سکتی ہے اور اس کی اپنی زمین بھی۔

”سہ پھر کی خزان“ اور ”پت جھڑ میں خود کلامی“ افسانوں کے وہ مجموعے ہیں جن میں سیاسی شعور پوری طرح کار فرمائے۔ اس پر کئے کبوتر کا ذکر ہو جو کندھوں پر بیٹھ گیا تھا یا اس شر کا جس کے مکینوں کو تاریخ بنانے کا چسکھ تھا مگر جن کا جغرافیہ روز بروز سکر رہا تھا، جمال ریزہ ریزہ شادوت مقدار ٹھہری تھی اور جمال درد کداں ہاتھ میں لئے قبر کھود رہا تھا، اندھیرا قطرہ قطرہ آسمان کے طشت سے پھوار کی صورت برس رہا تھا، جمال بھوک بھوک نہیں کر بھیجھوڑتی تھی اور مخدود ہے والی سردی جسموں میں اتری تھی۔ یہاں کا سارا منظر نامہ سماج کی مجموعی زیوں حالی بیان کرتا ہے۔ ایسے سماج کی زیوں حالی، جس میں تماثل کیجھے والا خود تماثلان جاتا ہے اور جسے بلا آخر زہر پی لیتا ہوتا ہے۔

یہاں تک رشید امجد سے بہت سطھوں پر اختلاف بھی کیا جاسکتا ہے مگر اپنے فکری ارتقا کے اس مرحلے کی تشكیل کے بعد اس کے اندر جو سرشاری اترتی ہے وہ قاری کو سیراب کر دیتی ہے۔ بعد کامر حلہ ”بھاگے ہے یہاں مجھ سے“ سے شروع ہوتا ہے یہ اور اس کے بعد آنے والے مجموعوں نے رشید امجد کو افسانے کی تاریخ میں ایک اہم اور مستند مقام سے نوازا ہے۔ یہاں پر پہنچ کر وہ بیانئے اور علامت تجربید اور تمثیل جیسے فروعی مسائل سے بہت حد تک آگے نکل چکا ہے۔ اس کے ہاں تخلیقی وار فلکی اپنے پورے جمال اور کمال کے ساتھ آچکی ہے ”دشتِ امکان“ تک پہنچتے پہنچتے وہ بہت سی شعوری منازل طے کر چکا ہے۔ اب وہ آدم کا نیز ارپیٹا نہیں ہے۔ ماں بہن اور گھر کی ذمہ داریاں اس کے لئے بوجھ نہیں ہیں۔ مقدس

رشتوں سے بندھاں کا وجود کٹ کر معدوم ہونے کی جائے اور نکھر تاچلا جاتا ہے۔ حتیٰ کہ اسے مرکز سے جڑنے کا اسم اعظم ہاتھ آ جاتا ہے۔ مرکزیت سے والیگی اس کے لئے ایک خزانے کی حیثیت رکھتی ہے یوں محسوس ہوتا ہے کہ افسانہ نگار اس معاشرے سے مکمل طور پر والستہ ہونا چاہتا ہے جس میں افراد کی اپنی انفرادیت بھی ایک تقدیر رکھتی ہے۔ رفتہ رفتہ وہ فرد کی ”فُنْقی“ اور ”اثبات“ کا سوال معاشرے اور سماج کی ”فُنْقی“ اور ”اثبات“ پر منطبق کرنے لگا ہے۔ اسی مرحلے پر رشید امجد ایک مرشد کے ساتھ جاکھڑا ہوتا ہے۔

اگرچہ مکالمہ شروع ہی سے اس کے افسانوں کا وصف خاص رہا ہے مگر مرشد کے ظہور کے ساتھ ہی مکالمہ بہت زیادہ پُرد مخفی اور مربوط ہو جاتا ہے اور پہلی بار محسوس ہوتا ہے کہ افسانہ اتنے عمیق اور اتنے و سیع امکانات کا حال بھی ہو سکتا ہے۔ رشید امجد نے اپنی تخلیقی معراج کے اس مرحلے پر بہت خوبصورت افسانے دے کر اردو ادب کو فکری اور فنی سطح پر پُرد ژروت بنا دیا ہے اور ”میں“ کے ایک ایسے کردار کو متعارف کر لایا ہے جو جامد نہیں ہے، ہر لمحہ متھر ک ہے۔ جو بالکل شخص نہیں ہے، پارے کی طرح ہے۔ جو اگرچہ ایگو ہے مگر ایک پر ایگو کے تابع بھی ہے۔ جو بلاشبہ اول اول خود ارتکازی کے مرض میں بتلا تھا مگر بعد ازاں خودی کے ارتکاز کا سبب بن گیا۔ ”میں“ کا ایسا کردار یقیناً ایسی شہادت کے ساتھ اردو ادب میں پہلی بار نمودار ہوا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ میں نے رشید امجد کو انور سجاد، بلراج میں راہ، سریندر پر کاش اور احمد ہمیش کی جدید افسانے میں تسلیم شدہ اویت کے باوصاف افسانے پر ساتھاں در کھونے والا قرار دیا ہے۔

اور اب امید لگائے بیٹھا ہوں کہ وہ سپاٹ روایتی بیانے کی طرف پہنچنے کی جائے بیانے، ولتھ، علامت، استعارے، سبب، تحرید وغیرہ کو باطنی سطح پر نئے سانچے میں ڈھانے کی سمت متوجہ ہو گا۔ اگر ایسا ہو گیا تو یقین جانے آنے والا عمد بھی رشید امجد ہی کا ہو

گا۔

## رشید امجد، منتخب افسانے اور ڈاکٹر نوازش علی

W.SOMERSET MANGHAM کو جب یہ کہا گیا کہ وہ دس ایسے ناول گئے جو اس کی دانست میں دنیا کے بہترین ناول ہو سکتے تھے تو اس نے اپنی اعلیٰ صلاحیت کو کام میں لاتے ہوئے دس نام لکھے۔  
گویا یہ ایک مکمل فہرست تھی اور ان کے علاوہ مزید کوئی ناول نہ تھا جو اس فہرست میں جگہ پا سکتا تھا۔ وہ مطمئن ہو گیا۔...

مگر ابھی اطمینان کی سرشاری سے وہ پوری طرح لطف انداز بھی نہ ہو پایا تھا، اسے خیال گزرا کہ فہرست بہر حال ممتاز نہ تھی۔ تب اس نے دس مزید نام لکھے، ہر ناول کو مختلف زاویے سے پرکھتے ہوئے کہ جہاں سے وہ دنیا کا بڑا ناول شمار کیا جا سکتا تھا اور جس کے لئے ٹھوس دلیل اور جواز وہ ناول خود فراہم کرتا تھا۔ یہ دس ناول ان سے یکسر مختلف تھے جنہوں نے پہلی فہرست میں جگہ پائی تھی۔

اس نے سوچا کہ اگر سو پڑھے لکھے مہذب اور باشور افراد یہی کام کریں تو عین ممکن ہے کہ لگ بھگ دو یا تین سو ناول دنیا کے بہترین ناول کا اعزاز پا لیں۔ ایسے میں W.S.MANGHAM نے گمان کیا کہ وہ دس ناول جو اس نے بہترین قرار دیئے تھے یقیناً "بیشتر افراد کی جانب سے بنائی جانے والی فہرستوں میں جگہ پانے میں کامیاب ہو جائیں گے لہذا اس نے ۱۹۵۳ء میں پہلی بار بنائی گئی فہرست کے مطابق ایک کتاب

کسی بھی انتخاب سے پہلے ایسی صورتحال سے گزرنما ایک تدریتی امر ہے، معاملہ چاہے مختلف ادبیوں کے بہترن فن پاروں کے انتخاب کا ہو یا پھر ایک ہی ادب کی اعلیٰ ترین تخلیقات کا انتخاب۔ ڈاکٹر نوازش علی کی مشکلات کا میں بخوبی اندازہ کر سکتا ہوں جنہوں نے جدید افسانے کے حوالے سے ستر کی دہائی میں منظر عام پر آنے والے ایک اہم اور کئی پہلوؤں سے اختصاص رکھنے والے معروف افسانہ نگار رشید امجد کے اکیس افسانوں کا انتخاب ترتیب دیا ہے۔ اس انتخاب میں "رشید امجد کے افسانوں کی اسلوبیاتی اساس" کی ذیل میں انہوں نے اپنی اس مشکل کی جانب اشارہ بھی کیا ہے۔

فرماتے ہیں۔

"یوں تو انتخاب خالص ذاتی ذوق کا مسئلہ ہوتا ہے لیکن افسانہ نگاروں کے منتخب افسانوں کے مجموعے دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کی چند ایک مشہور و معروف کمانیاں ضرور ان انتخابوں کی زینت بنتی رہی ہیں گویا ذوق ذاتی مسئلہ ہوتے ہوئے بھی چند ایک خارجی اصولوں کی پابندی کرتا ہے۔"

ان سطروں کے حوالے سے ہم کہہ سکتے ہیں کہ ڈاکٹر نوازش علی نے رشید امجد کے ان اکیس افسانوں کا انتخاب اپنے ذاتی ذوق اور عام طور پر معروف کمانیوں کو سامنے رکھ کر کیا ہے۔ مگر کیا یہ پیانہ کسی بھی مستند انتخاب کا جواز بن سکتا ہے؟ یہ سوال بہرحال جواب طلب ہے۔

یاد رہے W.S. MANGHAM نے دس ناول منتخب کرنے کے بعد انہیں بہترن ثابت کرنے کے لئے پونے چار صد صفحات لکھ ڈالے تھے۔ ڈاکٹر نوازش علی سے اتنے ہی صفحات کا مطالبہ اگرچہ بے جا ہو گا مگر کیا ہمیں یہ بھی توقع نہیں رکھنی چاہئے تھی کہ وہ ان اکیس افسانوں کے انتخاب کی کوئی نہ کوئی اساس ہمارے سامنے رکھتے اور ان افسانوں کو منتخب کرنے اور پھر دوسرے افسانوں کو منتخب نہ کرنے پر چند سطروں ہی لکھ ڈالتے تھے۔ ایسا نہ کرنے کی بظاہر وجہ وہ الجھن نظر آتی ہے جس سے چھکارا انتخاب کا جواز بناتا تھا۔

پانے کے بعد ہی انہیں یہ انتخاب کرنا چاہئے تھا۔ ذاکٹر نوازش علی کی بیچارگی انہی کے لفظوں میں کچھ یوں ہے۔

”رشید امجد کے افسانوں میں بلندی و پستی کے درمیانی فرق میں کچھ زیادہ فرق نہیں ہے جب کہ دیگر افسانہ نگاروں کے ہاں بلند و پت میں بہت زیادہ تقاضہ پایا جاتا ہے لیکن یہ بھی تقدیمی شعور کو یاد رہے کہ دوسروں کی اپنی بلندی و پستی ہے اور رشید امجد کی بلندی و پستی اپنی ہے اس اعتبار سے اس کے افسانوں کا انتخاب آسانیوں کا سفر نہیں ہے جسے بے سوچ سمجھے طے کیا جاسکے۔“

سوچنے سمجھنے کو مصیبت جانے والے کو یہ بہر حال سمجھ لینا چاہئے تھا کہ کسی بھی انتخاب سے پہلے اس کی غایت اور بنیادی اصول طے کرنے جاتے ہیں۔ اگر اس بنیادی اصول کو سامنے رکھا جائے تو واقعی فن پاروں کا انتخاب آسانیوں کا سفر نہیں رہتا۔ مگر کیا زیر نظر کتاب میں اس بنیادی ضرورت کا خیال رکھا گیا ہے۔ یوں لگتا ہے انہوں نے اپنا سروکار صرف اپنے مضمون تک رکھا ہے اور مضمون لکھتے ہوئے بھی اپنے مددوں کے افسانوں کے کسی خاص و صفت کا دھاکہ پیش نہیں رہا جس میں وہ اپنے تقدیمی شعور سے ایسے افسانوں کی ایک لڑی بنا سکتے جو الگ سے نظر آتے۔ یہی وجہ ہے کہ ایک ہی اسلوب کے کئی افسانے یا پھر ایک ہی موضوع پر ایک سے زائد افسانے اس انتخاب کا حصہ بن گئے ہیں۔

دوسری بات جو میری فہم سے وراء رہی وہ محول بلا اقتباس میں بیان کردہ ان کا فلسفہ بلندی و پستی ہے ان جملوں کی محض ایک خوبی ہے کہ یہ جملے بیک وقت رشید امجد کے افسانوں کی توصیف اور تسمیں کے لئے استعمال ہو سکتے ہیں تاہم ان کے فن کی تفہیم میں ہمارے معاون نہیں بنتے۔ اسے تلیم کیا جانا چاہئے کہ جس طرح زمین کے نشیب و فراز مانپنے کے لئے سطح سمندر کو ایک معیار مانا جاتا ہے اسی طرح ہر تخلیقی کرے کے نشیب و فراز کا اندازہ اس کے کسی اپنے معیار کو سامنے رکھ کر ہی کیا جا سکتا ہے۔ رشید امجد جیسے مختلف اور اہم افسانہ نگار کے لئے اس بنیادی اصول کی اہمیت مزید بڑھ جاتی ہے کہ اس کے ہاں ایک عمیق تخلیقی شعور کا سمندر موجود ہے جو

اسے دوسروں سے بالکل الگ شناخت رہتا ہے اسی بنیادی وصف کے نقوش منتخب کردہ افسانوں میں کیسے اور کماں اپنا سرپا مکمل کرتے ہیں یہ وہ کرنے کا کام تھا جس کی میں توقع کر رہا تھا۔

ڈاکٹر نوازش علی کی یہ بات کہ رشید امجد کے ہاں ”بنیادی بات کسی واقعے کو خیال کی سطح پر بیان کرنے کا وصف ہے“ اور یہ کہ ”اس کی کہانیوں کا ٹھوس وجود خارج میں موجود نہیں ہوتا۔“ بجائے خود وہ متضاد Statements ہیں پہلے جملے میں وہ واقعے کی موجودگی کا اعتراف کرتے ہیں جبکہ دوسرے جملے میں کسی واقعے کے خارج میں موجود ہونے سے ہی منکر ہیں۔ میں سمجھتا ہوں رشید امجد کے ہاں واقعہ خیال کی سطح پر تخلیل نہیں ہوتا بلکہ باطنی دیاؤ کے نتیجے میں مشکل ہونے والے واقعے کی تحریر کہانی کی کل میں نمودار ہوتی ہے۔ تاہم مجھے مرتب کی اس رائے سے پورا اتفاق ہے کہ روایتی کہانی کا تاری بہت جلد رشید امجد کے اسلوب سے اہم آہنگ نہیں ہو پاتا اور اسی مقام پر رشید امجد کے افسانے ہم عصر وہم عمر افسانہ نگاروں سے الگ ہو جاتے ہیں مگر مرتب کی اس بات نے مجھے الجھا کر رکھ دیا ہے کہ۔

”اسلوب کا سفر جہاں سے شروع ہوا تھا وہیں پر آگر اپنی ایک نئی شکل بنا رہا ہے۔ آغاز کی طرف پلتتے ہوئے راستوں کے بھی سُنگ و میل اس تازہ اسلوب میں اپنی جھلک دکھا رہے ہیں۔ تازہ ترین اسلوب میں بھی اسالیب کی گونج بھی شامل ہے۔“

یہ ایک اور متضاد تنقیدی فتوی ہے۔ ایک طرف یہ کہنا کہ اسلوب کا سفر جہاں سے شروع ہوا تھا وہیں اپنی نئی شکل بنا رہا ہے اور اسی سانس میں یہ بھی کہہ دنا کہ تازہ ترین اسلوب میں بھی اسالیب کی گونج شامل ہے دونوں ایک ساتھ ہضم نہیں ہو پاتے۔ اگر پہلے بیان کو تسلیم کر لیا جائے تو بقول مرتب چونکہ بنیادی اسلوب کے پاس ہی نیا اسلوب تشكیل پا رہا ہے لہذا افسانے کا وہ سارا سفر جس کو اہم جان کر مرتب نے اس انتخاب کی ضرورت کو محسوس کیا تھا بلا جواز ظهرتا ہے۔ تاہم دوسرا بیان کہ تازہ ترین اسلوب میں بھی اسالیب کی گونج سنائی دیتی ہے افسانے کے فطری ارتقاء کی صحیح صورت حال کی عکاسی کرتا ہے۔

ڈاکٹر نوازش علی نے اپنے مضمون کی ابتداء میں کسی بھی انتخاب کو ذاتی ذوق کا مسئلہ قرار دیا ہے۔ میں تنقیدی بیانے کو بھی ذاتی ذوق کا مسئلہ سمجھتا ہوں مگر ہر فرد کے اندر جماليات کے لئے ایک کسوٹی ہوتی ہے جو شعور کی تقریباً "ایک ہی سطح پر فائز لوگوں کے اجتماع کو لگ بھگ ایک جیسے نتیجے سے آگاہ کرتی ہے۔ جس سے عمومی سطح پر رو و قبول کے فیصلے ہوتے ہیں تاہم کہیں کہیں یہی کسوٹی کچھ امور میں ہر فرد کے ہاں ایک الگ فیصلہ دیتی ہے آپ اسے اس شخص کا اپنا جمالیاتی نقطہ نظر کہہ سکتے ہیں۔ ڈاکٹر نوازش علی کا بیانیہ جماليات کے تقاضوں کو یقیناً "پورا کرتا ہے مگر "اسلوبیاتی اساس" "انتخابوں" "حوالوں" "رلا ملا" اور "ستگ و میل" جیسی تراکیب اور الفاظ جہاں جہاں آئے ہیں میری ذاتی جماليات کو محروم کرتے چلے گئے ہیں۔ تاہم رشید امجد کے سارے افسانوں کو سامنے رکھ کر ان کے اسلوب کے حوالے سے مرتب کا مضمون انتہائی عمدہ اور قابل ستائش ہے۔

میں نے اتنا کچھ مضمون اس لئے کہہ دیا ہے کہ میں ان کے تنقیدی شعور کی اٹھان کا قائل ہوں اور ان سے ایسی ہی امید رکھتا تھا۔ ان ساری باتوں کے باوجود جو اپر کسی جا چکی ہیں یہ اپنی جگہ بچ ہے کہ ڈاکٹر نوازش علی کا مضمون رشید امجد کے اسلوب کی پہچان کا دروازہ ہر اس قاری کے لئے کھول دیتا ہے جو رشید امجد کے افسانوں کی فضائے مانوس نہیں ہے۔

ہر اچھے ناقد کی یہ ذمے داری ٹھہرتی ہے کہ وہ خود سے اس اہم ادبی اثاثے کی طرف توجہ دے جو رطب و یابس کے ڈھیر میں دفن ہوتا چلا جا رہا ہے۔ یہاں اس خط کا تذکرہ بھی بے جانہ ہو گا جو معروف افسانہ نگار جندر بلو نے نامور ادیب جو گندر پال کو ان کے ایک مضمون "اردو افسانے کا منظر نامہ" کے حوالے لکھا تھا اور جس میں اس امر پر بڑھی کا اظہار کیا تھا کہ تنقیدی مضامین لکھتے وقت ناقدین اپنی دانست اپنی دوستی اور ذاتی مراسم کی بنیاد پر مضمون لکھتے ہیں۔ یقیناً ڈاکٹر نوازش علی ان ناقدین میں سے ہیں جو کسی بھی فن پارے کا تجزیہ اس کے فنی و فکری محاسن کی بنیاد پر کرتے ہیں۔ امید کی جانی چاہئے کہ ان کے تنقیدی مضامین ایک ثابت تنقیدی مزاج کی تعمیر میں معاون ثابت ہوں گے۔



---

جب ایک ہی شخص میں میکاولی ڈان کہوٹ سے نکرائے تو یہ سلک کا ظہور  
ہوتا ہے، جو دو نوں کا فیصلہ کرتا ہے۔ (شیخ لیاز)

## ڈاکٹر انور زاہدی کی کہانیاں اور سیپھو سکوب

بات اپنے محترم افسانہ نگار، شاعر اور مترجم ڈاکٹر انور زاہدی کے حوالے سے کرنی ہے اور یادِ الیکزینڈر لوریا (Alexander Lauria) آرہا ہے جس کے یاد آنے کی بظاہر میرے پاس کوئی منطقی دلیل نہیں ہے۔ لیکن میں اپنے خیال کے تسلیم کو روک کر منطق تلاش کرنے کی غلطی ایک بار پھر نہیں دھراوں گا کہ ایسا کرتے کرتے پچھلے کئی روز قلم کاغذ پر تسلی بن کر منڈلاتا رہا مگر لفظ کا سایہ تک کاغذ پر نہ اتر سکا تھا۔ بعض دانشور قسم کے لوگوں کیلئے منطق وہ Axon ہوتا ہے جس کے ذریعے ان کی تحریر کے سارے Neurons باہم مربوط، صاف اور بھرپور معنیاتی تریل کا نظام استوار کرتے ہیں مگر میں اس معاملے میں تھوڑا سا Wild Tunnel Vision کے اندر اندر نہیں چل سکتا، موجود ضابطوں کی بعینہ پابندی نہیں کر پاتا۔

موجودہ ضابطے یہ ہیں کہ جتنا فاصلہ ہے اتنا ہی نظر آئے، Object سکڑا ہوانہ ہو اپنی اصل جامت کے مطابق ہو، ٹوٹا چھوٹا نہ ہو مکمل ہو، تریل میں رکاوٹیں نہ آئیں مربوط ہو۔ مگر ڈاکٹر الیکزینڈر لوریا کے پاس جو مریض لایا گیا اس کے عین دماغ میں گولی لگی تھی۔ اکیس سالہ روی سپاہی زا تکی (Zesetesky) کے اندر اس سانچے سے بہت سی تبدیلیاں رونما ہو گئیں تھیں۔ اور اک اور لا اور اکیت کے پیچ وہ ناک ٹوبیاں مار رہا تھا۔ کوئی شے مکمل طور پر نہ دیکھ سکتا تھا۔ دوسرے معنوں میں وہ

گیشالت (Gestalt) کی صلاحیت سے محروم ہو گیا تھا۔ جس شے کو بھی دیکھتا تھا وہ کئی حصوں میں منقسم نظر آتی۔ حتیٰ کہ وہ اپنے بدن کو دیکھتا تو وہ بھی نکڑے نکڑے نظر آتا۔ اسے ٹھوٹ کر خود کو یقین دلانا پڑتا تھا کہ ایسا نہیں ہے۔ بعض اوقات اسے یوں محسوس ہوتا جیسے اس کا سر بہت بڑا ہو گیا ہو اور نافگیں بست چھوٹیں، اتنی کہ اس کا بوجھ اٹھانے کی سخت نہ رکھتی ہوں۔ وہ آنکھیں بند کرتا تو اسے اندازہ نہ ہو پاتا تھا کہ پاؤں کمال دھرے ہیں۔ فاصلے کی بابت صحیح طور پر ادارک نہ کرپاتا کہ کتنا ہے، لہذا نشست پر بیٹھنے کی کوشش میں فرش پر جا پڑتا تھا۔ نا ہے ڈاکٹر لوریا پچھیں سال۔ تک مسلسل اس کا علاج کرتا رہا مگر اس کی صلاحیتیں بحال نہ ہو سکیں۔

ڈاکٹر لوریا کی طرح ڈاکٹر انور زاہدی کا مریض بھی ایسے ہی عارضے میں جلتا ہے بس فرق اتنا ہے کہ زائکل کے دماغ میں گولی لگی تھی جبکہ اس کے دل میں بھی لگی ہوئی ہے۔ گزشتہ سولہ سال کی مطبوعہ "Prescriptions" سے تو یہی اندازہ ہو پاتا ہے کہ ابھی تک ڈاکٹر زاہدی بے حوصلہ نہیں ہوا، اپنے مریض کا علاج جاری رکھنا چاہتا ہے۔ یہاں اور معالج کی یہ مستقل مزاجی مجھے دو متفاہ کیفیتوں سے گزرنے پر مجبور کرتی ہے۔ مجھے تشویش ہے کہ نہ صرف مریض کا مرض جوں کا توں ہے بلکہ روز بروز مزید Symptoms مزید Complicated ہوتی جا رہی ہیں۔ مگر اطمینان ہے کہ معالج مسلسل نہ صرف اپنا فرض ادا کر رہا ہے بلکہ نت نے تجربوں سے نئے امکانات بھی تلاش کر رہا ہے۔

آج سے سولہ برس پلے جدید فارسی شاعری کے ترجمے پر مشتمل کتاب "درپھوں میں ہوا" کے ساتھ ڈاکٹر زاہدی کی مطبوعات کا جو سلبہ شروع ہوا تھا مخفی تین سال بعد "سنرے دنوں کی شاعری" کا روپ دھار گیا۔ کہنے کو تو ڈاکٹر زاہدی نے انہیں سنرے دنوں کی شاعری کہا ہے۔ عمر کی جمع تفریق سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس وقت اس کے بدن پر سنرے دنوں کا سورج واقعی طلوع ہوتا ہو گا مگر نظموں کے مطالعے سے پتہ چلتا ہے کہ اسے اپنے منصب کا شروع ہی سے ادارک تھا۔ لہذا وہ مرض کی علامتیں یوں بیان کرتا ہے۔

جتنے چھرے رہ میں دیکھے

سب کے سب ویران  
 نام نے جتنے لوگوں کے  
 سب کے سب انجان  
 کانوں میں آواز جو اتری  
 وہ نکلی زہر اب  
 جو ابھی آنکھوں نے دیکھا  
 وہ ایک بھیانک خواب  
 کچھ کہنے کو جب منہ کھولا  
 ہر سو تھی دیوار  
 چلتے پھرتے جسم تھے  
 لیکن روح تھیں بیمار

(شربے مثال)

اس نے ایسی ہی نظمیں لکھنے کے ساتھ ساتھ تراجم کا سلسلہ بھی جاری رکھا۔  
 ہرمن سے کی کتاب "WANDRING" کا ترجمہ "بارشوں کا موسم" طبع ہوتا ہے تو  
 اس کے دیباچے میں ڈاکٹر زاہدی اس واردات کی وجہ یہ بتاتے ہیں۔  
 ”وہ (یعنی ہرمن ہے) مغرب سے تعلق رکھنے کے حوالے سے ایک  
 جدید انسان تو نظر آتا ہے لیکن باطنی طور پر اپنی فکر اور سوچ کے  
 ناطے سے وہ مشرق کے صوفی شعراء ملیخے شاہ، باہو اور شاہ حسین کے  
 راستے کا درویش دکھائی دیتا ہے جس کی نظر میں انسان دوستی اور امن  
 کے جذبے کو دنیا کے ہرشے پر فوقیت حاصل ہے۔“

اس Second Opinion کے بعد جو دراصل اس کے اپنے طریق کی تصدیق  
 بھی ہے وہ اسے اپنے Patient کے لئے بھی جاری رکھنے کا فیصلہ کرتا ہے۔  
 ”عذاب شرپناہ“ ڈاکٹر زاہدی کے افسانوں کا پہلا مجموعہ ہے جس میں اس کے  
 29 افسانے ہیں اور جن کی بابت مشایاد نے کہا تھا۔  
 ”ان کی کہانیاں ایک طرف انسانی نفیاٹی چیزیں گیوں کے گھرے مطالعے

پیش کرتی ہیں تو دوسری طرف فرد، معاشرے اور بستیوں کی محرومیاں،  
دکھ، مصائب اور سیاست کی بد اعمالیوں کے نتیجے میں پیدا شدہ عوارض  
کی نشاندھی کرتی ہیں۔”

ڈاکٹر انور زاہدی کے مرض کی نشاندھی نشاپاد نے جتنے فصح انداز میں  
کی ہے اس سے اس بات کا بھی اندازہ ہوتا ہے کہ اس مرض کا معانع اپنے منصب  
سے پورا پورا انصاف کرنا چاہتا ہے۔ یہ وجہ ہے، ہم آگے چل کر دیکھتے ہیں کہ اس  
کے مزید تراجم (جو کزوئی دوا کی طرح ذرا مشکل سے حلق سے اترے) شائع ہوتے  
ہیں۔ ان میں سے ایک یونگ کی ”لاشور تک رسائی“ ہے جبکہ دوسرا کرغستان کے  
معروف شاعر ”مناس“ کے کلام کا پہلا حصہ۔

”موسم جنگ کا کمالی محبت کی“ ڈاکٹر انور زاہدی کے افسانوں کا دوسرا مجموعہ اور  
گویا تیسرا تخلیقی کتاب ہے۔ اس مجموعے میں اس کے ۱۲ افسانے ہیں یا پھر یوں کہہ  
لیں یہ ۱۳ افسانے اس Paradox کی طرح ہیں جو Monad کی طرف محو سفر و کھدائی  
دیتے ہیں۔ ان سارے افسانوں میں ایک بات جو مشترک نظر آتی ہے وہ ان کا اتحزاجی  
کی بجائے استقرائی اسلوب ہے۔ بات جانے پہچانے منظر نامے سے شروع ہوتی ہے  
اور ان چھوئے منظقوں کو کوچ کر جاتی ہے۔

میں افسانے میں Absolute Prefection کو گراہ کن متصور کرتا ہوں کہ  
لکھنے والا اگر اس کے پیچے بھاگے گا تو Prefabrication کا شکار ہو جائے گا جو کسی  
بھی فن پارے کو اس کے منصب سے گرانے کے لئے کافی ہے۔ ویسے بھی یہ ممکن  
نہیں ہے کہ فن پارے کے بارے میں ایک فرد کے اشکال کا فتوی دوسرے فرد کی  
رائے سے بعینہ مطابقت رکھے۔ ڈاکٹر زاہدی کے افسانوں کے بارے میں دو افراد کی  
آراء ایک جیسی نہیں ہو سکتیں۔ اس کی ایک غالب وجہ یہ نظر آتی ہے کہ وہ اپنے ہر  
کروار کی بنت یوں کرتا ہے کہ پڑھنے والا اسے محض ایک کروار نہیں سمجھتا بلکہ ہر  
کروار کی شخصیت بھی متعین ہو جاتی ہے جو باطن میں رو و قبول کی کیفیات کی تحریک کا  
باعث بنتی ہے۔ اس انعامی عمل میں اس کی کمالی کے اجزاء اگرچہ کل پر اثر انداز  
نہیں ہوتے مگر ماتول سے پیچیدہ قسم کی مطابقت کے باعث نقطہ اتصال سلاش کرنے

میں کچھ وقت لگ جاتا ہے یہ وقت بہر حال یہانیہ کہانی کی تفہیم کے لئے درکار وقت سے کچھ زائد ہوتا ہے۔ یہ یقیناً "اس لئے بھی ہے کہ ڈاکٹر زاہدی کہانی کی بنت میں مخفی Observation کا سارا نہیں لیتا" Introspection کے مراحل سے بھر گرتا ہے۔

"ابو دیکھا آپ نے لگتا ہے جیسے یہاں پہنچ کر زمین ختم ہو گئی ہے۔  
میں نے پلٹ کر اس کی طرف دیکھا لیکن کچھ نہ کہہ سکا کیونکہ مجھے  
وہاں سے زمین شروع ہوتی نظر آ رہی تھی۔"

(سراب)

اور.....

"گویا دل کو بتدریج کمزور کرنے والا خوف برسوں پہلے بچپن کی دیواروں  
میں نق卜 لگاتا ہے اور یوں افسوسو کیسٹریونٹ تک پہنچنے میں مخفی ایک  
لحہ نہیں بلکہ سال لگ جاتے ہیں"

(شیشے میں بال آیا ہوا)

ڈاکٹر انور زاہدی اور ڈاکٹر آصف فرخی میں مجھے بہت سی باتیں مشترک لگتی ہیں طبیب ہونے کے علاوہ افسانے لکھنا اور ترجم کئے چلے جانا سامنے کے مشترکہ علاقے ہیں - SATO KO KIZAKI کی کہانی "Phoenix tree" اور دوسری کہانیوں کے ترجم پر مشتمل کتاب "شجر گلزار" کے نام سے طبع ہو کر چار سال پہلے منظر عام پر آئی اس کے دیباچے میں ڈاکٹر آصف فرخی نے لکھا تھا۔

"کتنے ہیں ماضی کا مطلب ہے کوئی اور دلیں، اپنے تجربات کچھ عرصے بعد ہمیں کسی اور جگہ کی بات معلوم ہوتے ہیں۔ جوں جوں وقت گزرتا جاتا ہے ماضی پیچے پیچے ہتا جاتا ہے اور ہمیں ایسا لگتا ہے جیسے یہ کسی اور دلیں کی بات ہے"۔

ڈاکٹر زاہدی کے کچھ افسانے پڑھ کر یوں محسوس ہوتا ہے جیسے ان کرواروں کا خیر اس کے اپنے مچھڑے کچھ ماضی سے اٹھا ہے یوں کہ جب بھی وہ پلٹ کر ماضی میں جاتا ہے اور ماضی کے ان کرواروں، گلیوں اور منظروں سے بات کرتا ہے تو اس

سارے منظر نامے کے ایک ایک جزو بڑے استجواب سے ایک انجی کی طرح دیکھ بھی رہا ہوتا ہے۔ ”مثل لائف“ ”بینار سکوت“ ”زندگی کمیں اور ہے“ ”نوج“ اور ”پر سے کی گرد میں اتنا سفر“ کا ”میں“ اس کی بھرپور مثالیں ہیں۔ یہی استجواب قاری کے ذہنی Rasa Tabula پر ایک ایسی واضح تصویر بناتا ہے جس سے پڑھنے والے کو گمان گزرتا ہے کہ بننے والی تصویر دراصل وقت اور زمانے نے پہلے سے منقش کر رکھی تھی؛ بس ایک گرد سی پڑی تھی جواب جھاؤ دی گئی ہے۔

”سرکپ“ ”سرائیو“ ”مری گنگر“ اور ”مخصر دورانے کا طویل ڈرامہ“ وہ افسانے ہیں جو اپنی ژٹھنٹ کے اعتبار سے مختلف ہیں۔ اول الذکر میں عبارت بظاہر مربوط ہے مگر بنت کے فکری تانے اور جمالیاتی بانے کے بیچ کچھ Gaps ہیں جبکہ ثانی الذکر افسانہ بظاہر پانچ مختلف مناظر پر مشتمل ہوتے ہوئے بھی فکری اور جمالیاتی طور پر تمکل گھٹھا ہوا اور معنوی دیبات لئے ہوئے ہے۔

افسانہ ”پچھوندی“ میں وراشت میں ملنے والے یہجان کے منفی اثرات کو اس خوبی کے ساتھ سامنے لایا گیا ہے کہ افسانہ ایک جمال پارہ بن گیا ہے ”فکاری“ اور ”کہنے کو فنا نے ملتے“ دو ایسے افسانے ہیں جن میں اس معاشرتی Neurosis کی نشاندھی کی گئی ہے جو بالآخر معاشرتی تباہی کا باعث بن جاتا ہے ان افسانوں کے ذریعے قاری مصنف کے لاشور تک بھی آسانی سے رسائی حاصل کر لیتا ہے کیونکہ معاشرے کی ظاہری سطح کو باطن کے آئینے میں دکھاتے ہوئے اس سمجھ کی صورت دی گئی ہے جو قاری کی قوت اور اک سے مل کر ایک بھرپور Negative after image یوں بناتا ہے کہ قاری دیر تک اس کے دائرة اثر میں رہتا ہے۔

میں نے ایک روی ڈاکٹر لوریا اور اس کے ۲۱ سالہ مریض زامنکی کے تذکرے سے بات شروع کی تھی... اب جبکہ ڈاکٹر انور زاہدی اور اس کے پچاس سالہ Chronic Patient (جس کے جد پر صدیوں پرانا مرض قبضہ جمائے بیٹھا ہے) کی بابت بھی بات ہو چکی ہے تو آخر میں یہ بھی کہتا چلوں کہ ”موسم جنگ کا کمالی محبت کی“ ڈاکٹر انور زاہدی کی اگلی منزلوں کے لئے دلیز ہے۔ اس اگلی منزل کے زاد سفر میں اس کے پاس Pure and Symbolic Illusion of Movement کی بجائے

بھی ہے اور Apperception Perception سیتوسکوپ وہ رکن مانپنے کے لئے جماں رکھے وہیں کبھی کبھار اپنا دل اور نگاہ بھی رکھ لیا کرے، ایسے میں جو بھولی بھالی کہانی دل میں گدگدی پیدا کرے وہ بھی ہمیں ضرور سنائے کہ ایسی ہی کئی کہانیاں ہم اس سے سننے کے ابھی تک منتظر ہیٹھے ہیں۔



میرا قاری میرا دشمن ہے۔  
(انتظار حسین)

## اشتہار آدمی اور کہانیوں کی پرسی فونی

یونانیوں کے ہاں دمیتر اور پرسی فونی کی قدیم متھ بست مقبول رہی ہے۔ دمیتر مال تھی اور پرسی فونی اس کی بیٹی... دونوں اناج کی دیوبیان تھیں۔ دمیتر گذشتہ برس کے اناج کی شخصی تجسم تھی جبکہ پرسی فونی شج کے اندر قوت نمود رو سیدگی اور پکے اناج کے خوشیوں کی مظہر... یوں گویا وہ اپنی ماں کی توسعی تھی۔ اس متھ کا ایک اور اہم کروار ہیڈریز تھا عالم ظلمات کا سندل حکمران اور دیوتا۔ اس کی مملکت کی سرحدیں تھت اثری میں دور دور تک تھیں، جہاں ہر دم اندھیرا چھایا رہتا۔ ہیڈریز کو پرسی فونی کا حسن گھائیل کر گیا تو اس نے اسے اغوا کر کے اپنے علاقے یعنی عالم ظلمات میں لے جا کر محبوس کر دیا۔ پرسی فونی جب زمیں کے اوپر نہ رہی تو زمین بخوبی ہو گئی۔ شج زمین ہی میں گل سڑ گئے، سبزہ زار ویران ہو گئے اور ہر طرف اداسی چھا گئی۔

کچھ ایسا ہی نقشہ میرے دوست محمد عاصم بٹ نے اپنے پہلے چھ افسانوں کے مختصر سے مجموعے "اشتہار آدمی اور دوسری کہانیاں" میں کھینچا ہے۔ "دو لفظ" کی ذیل میں اس نے لکھا ہے۔

"ایک وقت تھا، اردو میں افسانوں کے مجموعوں کی فروخت ادبی کتب میں سب سے زیادہ تھی۔ آج صورت حال بہت مختلف ہے افسانوی مجموعہ کا ایک ہزار کا ایڈیشن چیزوں کی رفتار سے فروخت ہوتا ہے۔

اسے اپنے قاری ڈھونڈنے پڑتے ہیں۔“  
عاصم بٹ نے اپنی کتاب انی گم شدہ قارئین کے نام کرتے ہوئے مزید لکھا

ہے:-

”جب لکھنے والے پڑھنے والوں کو کھو دیتے ہیں تو اس میں زیادہ تصور  
لکھنے والوں کا ہی ہوتا ہے“

گوا افسانے کی پرسی فونی کو ہیڈریز نے عالم ظلمات میں جو قید کر دیا تھا تو اس میں  
سارا تصور پرسی فونی کے حسن کا تھا اور اب جو سارے میں ویرانی چھائی پھرتی ہے تو  
اسی پرسی فونی کے عالم ظلمات میں محبوس ہونے کے کارن ہے۔ عاصم بٹ نے دمیتر کی  
طرح پرسی فونی کو عالم ظلمات سے نکال لانے کے لئے ایک حلہ کیا ہے اور تراجم کی  
دنیا سے نکل کر اپنی چھ کھانیوں کے ساتھ تحقیق کے میدان میں آتا ہے۔۔۔

لگ بھگ یہی یا ملتی جلتی بات مشایادنے بھی کی تھی۔ اس نے پرسی فونی کے  
اغواء کا عرصہ سانحہ کی دہائی بتایا تھا مگر اسی کی دہائی تک آتے آتے اس کے ہاں امید  
کی کرن پائی جاتی ہے گوا پرسی فونی کی ماں دمیتر اپنی بیٹی کی تلاش میں الوس پہنچ چکی  
ہے۔ زوس کے حکم پر دیوتاؤں کا قاصد عالم ظلمات نہ صرف جا چکا ہے بلکہ پرسی فونی  
کو واپس آنے پر مجبور بھی کر چکا ہے جو وہاں ہیڈریز کی بیوی بن چکی تھی۔

عاصم بٹ اپنے دعوے کی بنا پر زوس کے دیوتاؤں کے قاصد جیسا لگتا ہے مگر  
بظاہر یوں محسوس ہے کہ اس کے پاس یقین کی اپنی زمین نہیں ہے یہی وجہ ہے کہ اس  
پر سب سے بڑا اعتراض جواب تک سامنے آیا ہے وہ اس کے بیانیہ پر ہے۔ میں  
کہانی کے بیانے کو زندگی کے بیانے کے مصدق سمجھتا ہوں۔ جس طرح زندگی کے  
بارے میں کوئی ایک سطحی فتوی اس کی تفہیم میں معاون نہیں ہو سکتا اسی طرح  
افسانے کے بیانے کا خوبی بننے یا پھر عیب بن جانے کا فیصلہ محض چند افسانوں سے  
نہیں لگایا جا سکتا۔

میں نے محسوس کیا ہے کہ بیانے پر سب سے بڑا اعتراض وہ دوست اخھار ہے  
ہیں جو عاصم بٹ کو ایک مترجم کے طور پر جانتے ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ وہ کافکا،  
ماہیل ہارت اور ایچ جی ولیز کو ترجمہ کرتے کرتے اپنی چال بھول چکا ہے۔ اگر عاصم

بٹ اپنے بیانیہ کے اس اسلوب کو، کہ جس پر ترجیح کی چھوٹ پڑتی ہے، محض اپنی اسی کتاب تک محدود رکھے گا تو یقین جانے میں بھی آپ سے متفق ہو جاؤں گا... لیکن مجھے محسوس ہوتا ہے کہ زبان کی اس سطح پر کنسٹریکشن یا پھر ری سٹرکچر نگ عاصم نے شعوری طور پر کی ہے۔ اسے قاری کی تلاش ہے لہذا اس نے فرنٹ میل پر ۱۹۳۱ء میں دھڑکنے والے ڈانچستون کی کمائیوں کے بیانے سامنے رکھ کر اپنا بیانیہ تشكیل دیا ہے۔ اسی کتاب کی ایک کمائی "شکاری" بھی میں اس طور اسی نقطہ نظر کی وضاحت کرتی نظر آتی ہے۔ رنگ بر گلی تیلیوں اور طرح کی چھپلیوں کا شکاری جب انہیں بو تکوں اور مرتبانوں میں ڈالتا ہے تو اگلے ہی روز وہ مردہ ہو جاتی ہیں۔ تب وہ ایک خواب دیکھتا ہے، عقب میں بیسر ہے سامنے میز پر مرتبان اور بو تکیں جن میں تیلیاں اور چھپلیاں ہیں اور لوگوں کا ایک نھانہ میں مارتا سمندر ہے جو اس کے لئے جمع ہے۔ اس کی آنکھ کھلتی ہے تو اپنی پوشک کا تھیلا بنا کر، شکار کا ساز و سامان اس میں ڈالے، ان تیلیوں اور چھپلیوں کی تلاش میں نکل کھڑا ہوتا ہے جو بو تکوں اور مرتبانوں میں بند ہو کر بھی زندہ رہتی ہیں۔ نہ صرف وہ زندہ رہتی ہیں وہاں پہنچ کر شکاری بھی زندہ رہتا ہے۔ اس راہ کے سفر کا فیصلہ شکاری نے اپنے وجہ ان کی روشنی میں کیا ہے جس کے باعث اس کے پیر اس کی اپنی مٹی سے اکھڑ رہے ہیں۔ تیلیوں اور چھپلیوں سے کمائی مراد لے لیجئے اور مرتبان اور بو تکوں سے بیانیہ اور اسلوب تو عاصم بٹ کا سارا منہ خود بخود کھل کر سامنے آ جاتا ہے۔

عاصم بٹ کو خواب اور موت کا استعارہ کافکا سے ملا ہے اور پچھے یوں ملا ہے کہ اب تو مجھے باقاعدہ عاصم بٹ سے بخوبی آنے لگا ہے۔ میں اس کی کمائیاں پڑھ کر اس کا اپنا چہرہ بھولنے لگتا ہوں، فقط بدن سامنے رہ جاتا ہے۔ میں نہیں جانتا کہ میں ایسا شعوری طور پر کرتا ہوں یا اس محبت کے سبب کرتا ہوں جو مجھے عاصم بٹ سے ہے مگر مجھے اس کا چہرہ بھولنا پڑتا ہے کہ اس کے سارے مجموعے میں زندہ انسانوں کے یا تو خواب ہیں یا بدن، چہرہ کہیں نہیں ہے۔ اگر کہیں چہرہ ہے تو تصویریوں اور روحوں کا کہ جن میں بدن گم رہتے ہیں۔

"تیز بارش میں ہونے والا واقعہ" ایک مشرقی شعوری ہے۔ خواب اور موت

سے بُنی ہوئی کہانی۔ اپنی کہانیوں میں وہ منظر نامے کالائگ شارٹ نہیں لیتا ڈیلڈ میں  
چلا جاتا ہے۔ اس پر اسرار کہانی کے چند جملے ملاحظہ فرمائیں۔

”کچھ ہی دیر بعد عورت کی حالت پھر خراب ہونے لگی۔ وہ اپنے منہ پر  
ہاتھ رکھے ہوئے ہولے کھانستی رہی پھر دونوں ہاتھ اپنی چھاتیوں پر  
جمائے دھری ہو گئی۔ وقٹ سے چہرے کو اوپر اٹھاتی تو وہ خون کی طرح  
سرخ ہوتا۔ اس پر دمے کا شدید دورہ تھا..... وہ یکسر ساکت تھی“

وقوع کا اس قدر بھرپور بیان عاصم بٹ کے بیانے کا ایک ایسا وصف ہے کہ  
پڑھنے والا اس میں گم ہوتا چلا جاتا ہے۔ اس کہانی کا حمید ناصر جب تک بارش کے  
موسم میں رکشے پر سوار نوٹی پھوٹی سڑک پر رہتا ہے۔ منظر نامہ ہمارے ہاں کے اندر وہ  
شر کا لگتا ہے، مگر جو نئی وہ چھاتے کھوں کر فرلانگ بھر کا فاصلہ طے کر کے ایک بندگی  
میں داخل ہوتا ہے، اپنے ہاں کے سارے منظر بہت پیچھے رہ جاتے ہیں۔ اب سامنے وہ  
نظارہ ہے جو ہم تک دسوار کی کہانیوں کے طفیل پہنچتا رہا ہے۔ تاہم کہانی اتنی بھرپور  
و لچپ اور مہارت سے بنتی گئی ہے کہ قاری کہانی کے اس مرکزی کروار کے ساتھ  
ساتھ رہتا ہے جو آنے والے لمحوں کی آگئی کے کرب میں بتتا ہے۔ وہ بتانا چاہتا ہے  
کہ باہر پھول جیسی بیجی کے لئے موت پھندا لگائے بیٹھی ہے مگر بیجی کا باپ ایک  
مصروف آدمی ہے لہذا مصادفہ کر کے واپس چل دیتا ہے، یہ جانے بونتھے بغیر آنے والا  
کیا کہنے آیا تھا جو معاشرے ان لوگوں کے دلوں میں جھانکنا چھوڑ دیں جو آنے والے  
لمحوں کی آگئی کے کرب میں بتتا ہوتے ہیں، ان کی آئندہ نسلیں نیستی کا زہر پینے پر  
مجبور ہو جایا کرتی ہیں۔

”عمر گذشتہ کی ایک کہانی“ بھی موت، خواب اور بے چہرگی کو ساتھ لے کر  
چلتی ہے۔ اس میں سورج نکے روپوں ہونے کے بعد کے چند ابتدائی سالوں کے  
مخطوطے کا تذکرہ ہے۔ مرتب کے نوٹ اور پس نوشت کو مخطوطے کی عبارت کے ساتھ  
ملا کر ایک کہانی بنی گئی ہے، ایک ایسی کہانی کہ جس میں وقت کی تقسیم گم ہو جانے کے  
باعث سب کچھ تبدیل ہو جاتا ہے۔ بیوں کی جامت کے چوبے خوابیدہ بدنوں سے  
لو تھڑے نوچتے ہیں تو دوا ساز ااروں کی چاندی ہو جاتی ہے۔ چوبے اور انسان مل کر

وقت کو پھر بارہ بارہ گھنٹوں میں تقسیم کرتے ہیں۔ لوگ خود کو چوہوں کی خوراک بننے سے بچانے کے لئے محض بیج کے وقفوں میں اونگتے ہیں اور اپنے تولیدی عمل کو تیز کر لیتے ہیں تاکہ ان کی تعداد چوہوں کی تعداد سے بڑھ جائے۔ پس نوشت میں جس احسان الٰہی توندل کا ذکر ہے وہی اس کمانی کو آج کے عمد سے ریلیٹ کرتا ہے۔ کائی زدہ نیسمٹ میں کتابوں میں دیکھا ہوا توندل اعتراف کرتا ہے کہ چوبے اس کے پالے ہوئے تھے اور اپر جو موت ہوئی اسی کے باعث ہوئی تھی۔ کمانی بظاہر عجیب و غریب منظر نامہ بناتی ہے لیکن جب اپنا بھید کھولتی ہے تو اس حقیقت سے بھی پرده اخھاتی ہے کہ جہاں وقت کی تقسیم اور خواب گم ہو جائیں وہاں اپنی کتابوں میں گم کائی زدہ تسد خانوں کے توندل اپنے پالے ہوئے چوبے چھوڑ دیتے ہیں۔ ایسے معاشروں کو اپنی بقاء کی جگہ بڑی مہارت سے لٹھنی ہوتی ہے ورنہ عین ممکن ہوتا ہے کہ ان کی کمانی خستہ اور اس کی زینت بن جائے۔

میں نہیں جانتا ”خواب کمانی“ جیسی کمانی کا خواب عاصم بٹ نے جنوری ۱۹۹۶ء سے جولائی ۱۹۹۸ء کے ۳۱ مینوں میں مسلسل کیوں دیکھا ہے۔ اس کمانی کو جب میں نے پہلی بار سنا تھا تو اس کا نام ”گنداس“ تھا۔ کتاب میں شامل ہوتے وقت نہ صرف اس کا نام بدل دیا گیا ہے، کہیں کہیں کاٹ چھانٹ بھی کی گئی ہے مگر میری رائے وہی رہتی ہے جو پہلے تھی۔ بالی ووڈ کے ستاروں کے گرد گھومتی یہ کمانی سینما ہالوں کے اجزے کی حقیقت اور خواب کی کمانی ہے۔ موت اور خواب یہاں بھی عاصم بٹ کا پیچھا نہیں چھوڑتے۔ تاہم آخری سطروں میں جب میں اسے کھڑکی کھولے باہر کی طرف متوجہ دیکھتا ہوں جہاں تیز ہوا چل رہی ہے تو لمحہ بھر کیلئے مطمئن ہو جاتا ہوں کہ اس نے باہر کی سمت کھڑکی کھول لی ہے مگر دوسرے ہی لمحے انڈیشوں کے وسوے سرسرانے لگتے ہیں کہ اس نے اپنی سمت بڑھتے گرے بھورے بادلوں کو بھی دیکھ لیا ہے۔

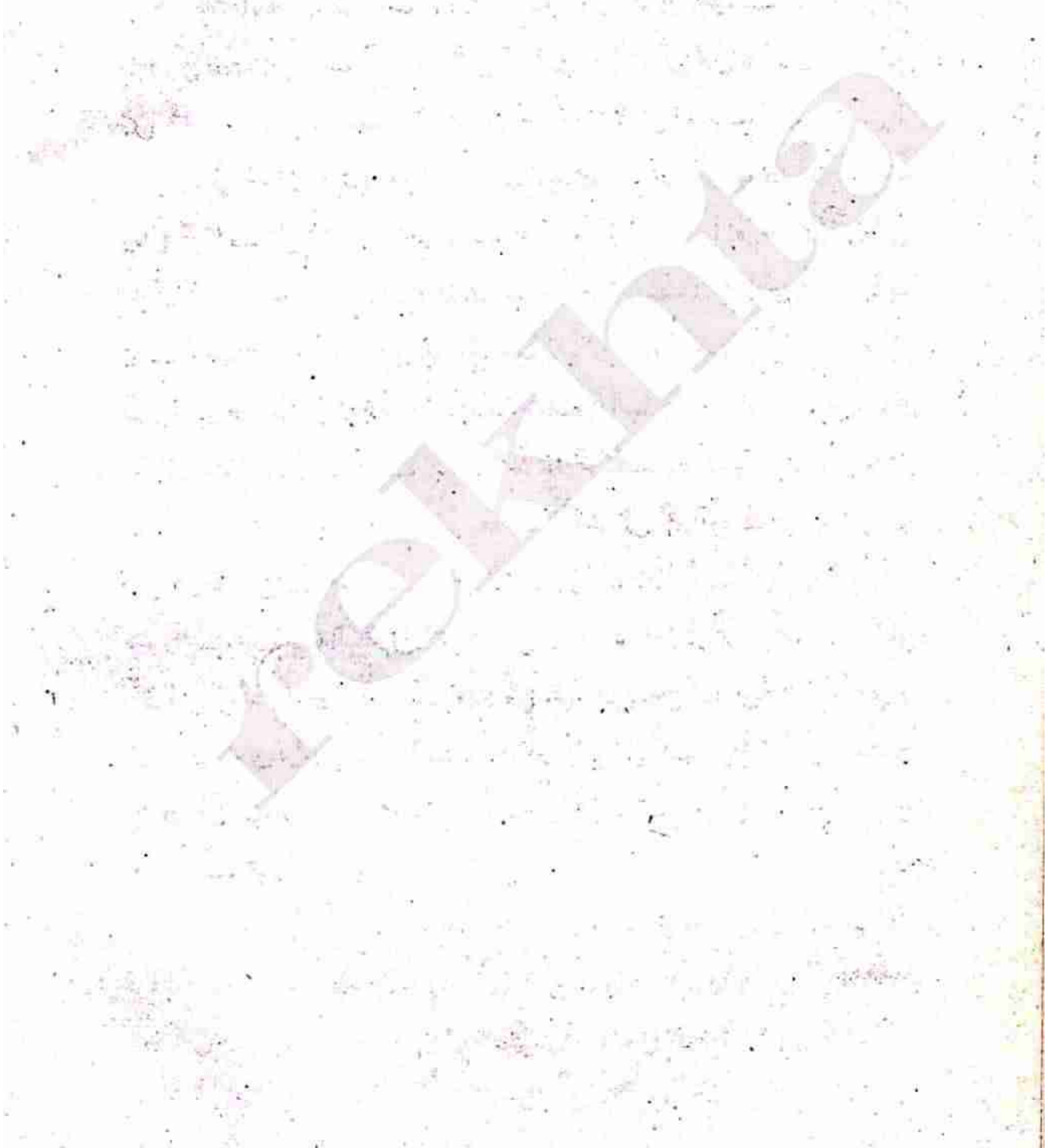
اس مجموعے کی آخری دو کمانیاں پناہ ڈھونڈنے والوں کی کمانیاں ہیں۔ یہاں بھی پناہ گایہں کچھ اور نہیں موت خواب اور بے چڑہ بدن ہیں۔ ”گڑھے کھونے والے“ وہ کمانی ہے جو سنی سنائی اور دیکھی بھائی لگتی ہے۔ اوپنچے پلازوں، ریسٹورانوں، جسم بیچنے والے لڑکوں اور لڑکیوں کی اور سرکاری و غیر سرکاری تجارتی مراکز میں منقسم شر

میں نہنے والوں کی کمائی، جو غروب آفتاب کے وقت گزھے کھونے اور غروب آفتاب کے بعد انی گزھوں کو بھرنے کی مشقت یوں انھاں پر مجبور ہیں کہ ایک گزھے کی مٹی دوسرے میں ڈالنی ہوتی ہے۔ ان کے مقدار کی نیند ان سے روٹھ چکی ہے۔ ان بانجھ مشقت کے عوض انہیں جو مزدوری ملتی ہے اس سے نیند کی گولیاں آتی ہیں یا پھر ریو الور کی..... کمائی اس وقت تو جھنچھوڑ کر رکھ دیتی ہے جب نیند کی گولیوں اور ریو الور کی گولیوں کی کھپت کا اندازہ لگا کر یہ نتیجہ نکلا جاتا ہے کہ

”اگر ایک دسماہی کی اجرت سے ریو الور کی دس گولیوں والا ایک پیکٹ خریدا جاسکتا ہے تو پھر سال بھر میں ۲۷۰ پیکٹ خرید کے گائیعنی ۳۶۵ گولیاں۔ جبکہ سالانہ کھپت ۳۵۵ گولیوں سے زیادہ شاید ہی ہو ..... ۳۵۵ گولیوں کی پھر بچپت کی بچپت..... والیم فائیو کی ایک شیشی کا خرچہ بھی تو اس کے ماہانہ بجٹ سے ہونا ہو گا....“

”اشتاری آدمی“ اس مجموعے کی اہم ترین کمائی ہے اور شاید یہ وہ کمائی ہے جس کی تجھیل کے بعد مصنف نے اپنے افسانوں کا مجموعہ تربیت دینے کے بارے میں سو چا ہو گا۔ ۳۶ صفحات پر مشتمل یہ کمائی آٹھ سالوں میں مکمل ہوتی ہے۔ اس کمائی کا خاص وصف اس کا دھیما پن اور سو فیصد اپنا ماحول ہے۔ افسانے کا یہ دھیما پن اس پر تاثیر تفصیل نگاری اور جذبات نگاری کے باعث ممکن ہو پایا ہے جو بظاہر کمیں کمیں افسانے کے مرکزی موضوع سے دور نکل جاتی ہے تاہم یہ کروار کی نفیاتی سطح پر نہ صرف تغیریں اہم کروار ادا کرتی ہے۔ ماحول کو بھی قاری کے لئے اس قدر کشادہ بنا دیتی ہے کہ ہم منظر نامہ کھڑکی سے نہیں دیکھتے خود اس میں جانتے ہیں اور اس کا حصہ بن جاتے ہیں۔ یہ ایک ایسے شخص کی کمائی ہے جو اشتراکات کی ماذل لڑکیوں کو خواب میں جاتا ہے۔ کمرے کی دیواروں پر ان کی تصاویر سجا تا ہے۔ ان کے لئے سوچتا اور تصور ہی تصور میں ان سے ہمکالہ کرتا ہے۔ ان کے ساتھ ہونے والے مکالے ڈائری میں لکھتا ہے، ان سے محبت کرتا ہے، اس کے دوست جب اس کی محبوب ماذل لڑکی کے بارے میں گری ہوئی بات کرتے ہیں تو وہ ان سے قطع تعلق کر لیتا ہے تاہم خود خواب میں اسی ماذل کے ساتھ وہی گری ہوئی حرکت کرنا چاہتا ہے۔

(۱۹۹۸)



---

مصنف نے جیسے ہی اپنی تحریر کی تصحیح کو اختتام دیا، کتاب اس کے دائرہ  
کار سے باہر نکل گئی۔  
(گنتر گرات)

## شہابہ کا آدھا سچ اور غالب

وہ جو فارسی میں کہتے ہیں خود کوزہ و خود کوزہ گرو خود گل کوزہ، تو کہانیوں کا روگ پالنے والوں کا معاملہ بھی کم و بیش ایسا ہی ہوتا ہے۔ تخلیق کے چاک کو حرکت دینے والے ہاتھوں میں ان کی اپنی رگوں کے لبو سے گندھی اپنے ہی بدن کی منی ہوتی ہے جو ہر دائرے کی تکمیل پر ایک نئی صورت میں ڈھل جاتی ہے۔ ہر بار نیا روپ و حارنے والی یہ کہانیاں تخلیق کار کی زندگی کے سارے سچ کی بوباس اپنے وجود کا حصہ بنائی ہیں اور مجموعی انسانی حیات پر وہ روشن درستیج بن جاتی ہیں جن سے تخلیل کی تازہ ہوا اور فکر و نظر کے لمعات کے باوصاف تخلیق کار کے اپنے وجود کی مہک بھی در آنے لگتی ہے۔ جب کہانی کا واحد وجود یہ سب کچھ اپنے اندر سو لینے اور سالینے پر قدرت رکھتا ہے تو پھر کیا کوزہ، کیا کوزہ گر اور کیا گل کوزہ۔ کہ وجود کی اکالی کی تلاش ہی تو تکملہ سچ کا دوسرا نام ہے۔۔۔۔۔

مگر شہابہ گیلانی کے افسانوں کا دوسرا مجموعہ "آدھا سچ" کے الجھاوینے والے نام کے ساتھ یوں سامنے آیا ہے کہ میں نئے سرے سے تخلیقی عمل کی صداقت پر سوچنے کو مجبور ہو گیا ہوں۔۔۔ سوال یہ ہے کہ کیا کہانی کہنے کا مطلب فقط نصف صداقت کا بیان ہی ہے اور کیا باقی آدھے سچ کو کہانی کہنے والے کے بدن کے مجس میں گھٹ کر مر جانا ہوتا ہے؟ میں نہیں سمجھتا، کہانی کسی بھی عمدہ میں اس قدر مجبور رہی ہوگی۔ آئندہ برس پسلے ۱۹۹۱ء میں بھی شہابہ نے ایسے ہی الجھاوینے میں ڈالا تھا۔ تب اس

کی پہلی کتاب "چے جھوٹ" کے نام سے آئی تھی۔ تاہم میں نے خود کو روکا اور بارت کا  
یہ کہا یاد دلا کر مطمئن کر لیا تھا کہ ----  
"ادب میں تخیل کی دنیا بھی چج ہوتی ہے۔"

تو گوا--- جسے "چے جھوٹ" کہا گیا تھا وہ دراصل کہانی کا چج تھا اور اب جبکہ  
اس کی نئی کتاب پر بات ہو رہی ہے تو میں اس پر انے گمان کے سارے نئیں بلکہ زیر  
نظر مجموعے کی کہانیوں کو دلیل بنا کر خود کو مطمئن پاتا ہوں کہ جسے وہ "آدھا چج" کہہ  
رہی ہے حقیقت میں زندگی کے مکمل چج کے ہم پلہ ہونے پر قدرت رکھتا ہے۔

ظاہر حقیقت یہ ہے کہ کوئی بھی عورت سب کچھ برداشت کر لیتی ہے اپنے شوہر  
کی محبتوں میں شرآکت برداشت نہیں کر سکتی۔ مگر "پل صراط" کی کہانی میں شابہ نے  
مختلف نتیجے کی جانب تحریک دی ہے۔ کہانی دو خواتین کے باری باری چونکنے سے آغاز  
پاتی ہے۔ وہ جو بوانے کث ہر شائل، ڈارک گلاسز اور دلکش گیٹ اپ والی عورت  
ہے۔ وہ طوائف نہیں ہے اور دوسری جو کالج یونیفارم جاگرزاں پہنے ہوئے سادہ سے  
لباس میں ہے، شرفناکی بستی میں رہتی ہے اور جس کے بدن سے کوئی مہک نہیں انہ  
رہی، وہ بھی شریف زادی نہیں ہے۔ اپنی اپنی ظاہری شخصیت کی نفی کرتی ان دو  
خواتین کے چچ کہانی یوں مکالہ بن جاتی ہے کہ واقعے کی لذت کافور ہو جاتی ہے۔ یہی  
مکالہ دوسروں عورت کے دکھ کے بیان کو تکمیل تک پہنچاتا ہے۔ اب پہلی عورت کی  
باری آتی ہے اور وہ زندگی کے اس خلا کی نشاندہی کرتی ہے جسے پر کرنے کے لئے  
اسے اس عورت کو کہ جو شریف زادی نہیں ہے، یہ کہنا پڑتا ہے۔

"میرے شوہر کی دلمن بخوگی"

"محبت والی کھڑکی" میں عورت ہی کا دکھ بے انداز دگر بیان ہوتا ہے۔ یہاں  
سوالت کے لئے اس کا نام مانور کھڑک لیا گیا ہے۔ وہی مانو جو سب سے بڑی تھی للذا بچپن  
ہی میں ماں بن گئی تھی مگر اپنے پہلے شوہر کے گھر سے یوں اجزی کہ اس کی اپنی کوکھ  
سے کوئی وجود تخلیق نہ پاسکا تھا۔ تاہم تب عجیب لگتا ہے جب زندگی بھرا پنے گھر سے  
لا تعلق رہنے والا باپ اپنی بیٹی کی زندگی میں یوں دلچسپی لیتا ہے کہ اسے طلاق دلوالیتا  
ہے اور تب بھی حرمت ہوتی ہے جب اسی بیٹی کی ایک اور شادی کا اہتمام ہوتا ہے۔

دوسرہ شوہر نکلا شوکت ہے جو بقول افسانہ نگار بے وفا بھی ہے۔ یہ اطلاع افسانہ نگار کو اہتمام کے ساتھ یوں دنیا پڑی ہے کہ کمانی کے بھاؤ کے بیچ اسے سودینے کی فرصت اسے نہ مل سکی تھی۔ کمانی آگے بڑھتی ہے اور اس بار جب باپ بیٹی کو لینے آتا ہے تو مشرق کی روایتی عورت سامنے آتی ہے جسے مدت سے یہاں کی کمانیوں میں شوہر کی دلیز سے وابستہ دکھایا جاتا رہا ہے۔

”گنام لفافہ“ کی عورت کی کوئی شباهت نہیں ہے لیکن پھر بھی وہ چلتے پھرتے، اٹھتے بیٹھتے اور پورے ماحول میں ببی ہوئی محسوس ہوتی ہے۔ بظاہر اس عورت کا کوئی وجود نہیں ہے تاہم ایک آواز ہے جو چھوٹی عمر کے چرسی لڑکے کو سنبھالنے اور مسحور رکھنے کا وصف رکھتی ہے۔ نظری نظری اور اجلی اجلی آواز میں شد جیسی مٹھاس ہے مگر اس وقت بہت مایوسی ہوتی ہے جب یہ حیات آور شد اس لڑکے کے لمحے پہ لمحہ موت کے اندر ہے کونیں میں گرتے وجود میں حیات کی ایک کرن امید بھی نہیں اتار سکتا۔ جس کا نتیجہ یہ نکتا ہے کہ ایک سکڑا سمنا میلا کچیلا جسم متغیر لاش کی صورت بند کوارٹر کے دروازے توڑ کر برآمد کیا جاتا ہے۔

”اب منصف میں ہوں“ وہ واحد کمانی ہے جس میں کوئی عورت نہیں ہے۔ اس کمانی میں بیڑی کے کش لینے والا، غربت و افلas کا مار رہما ہے اور اس کے دو متفاہ رو عمل۔۔۔ کمانی ایک گھرداری کے گھر میں گرنے ایمانداری سے پولیس کے حوالے کرنے، گرفتار ہونے، تشدد سننے اور پندرہ سال بعد پھر ایک گھرداری کے گھر میں گرنے اور دبائیں کے واقعات کا احاطہ کرتی ہے۔ ڈرامائی انداز، بلکہ فلموں جیسا اور بالکل اسی طرح جس طرح کہ شروع سے ایسی کمانیاں لکھی جا رہی ہیں۔ افسانہ نگار نے اسے اپنا بنانے اور نیا بنانے کی کمیں بھی کوشش نہیں کی ہے۔

تاہم کھارس وہ کمانی ہے جو نئی بھی ہے اور شہابہ کی اپنی بھی۔ ایک ٹوٹ کر چاہنے والی اور ٹوٹ جانے والی لڑکی کی کمانی۔۔۔ دو لڑکیوں کے بیچ مکالہ بن جانے کے باوجود یہ کمانی متحرک رہتی ہے اور کمیں کمیں عمدہ جملے لطف دے جاتے ہیں، جیسے:

”ونا ہے خانہ بدوسوں کے خیموں تلے گھاس اگنے لگے تو وہ وہاں سے

کوچ کر جاتے ہیں۔۔۔

کمانی میں موجود لڑکی کے باہر خاموشی نے جالا بن رکھا ہے اور اس کے اندر طوفان کھونٹا اکھاڑے بولائے پھرتا ہے۔ پڑھنے والا دونوں کیفیتوں سے خٹ اٹھاتا ہے اور یہی اس کمانی کی خوبی ہے۔

”آدھا بیج“ کا عنوان پانے والی کمانی کی خوبی یہ ہے کہ اس میں اندر اور باہر بیج کو جوڑنے کی کوشش کی گئی ہے تاہم کون نہیں جانتا کہ بیج تو آئینے کی طرح ہوتا ہے، ہر نکڑا اپنے وجود میں مکمل۔۔۔ جہاں کمیں اور جب بھی الگ نکڑوں کو باہم جوڑنے کی کوشش کی گئی۔ بیج میں ایک بال سارہ گیا۔۔۔ خوب صورت گروں، بھر پور جسم اور چال میں تمکنت رکھنے والی لڑکی اس کمانی میں آئینے کے اسی بال کی حقیقت جانتا چاہتی ہے۔ وہ ان چاروں کے بیچ ہے جن کے نزدیک بیج یہ ہے کہ زندگی کے ہر فلسفے کو جسم کی چھلنی سے گزرنما ہوتا ہے۔ کمانی کا دلچسپ پہلو یہ ہے کہ وہ لڑکی ان چاروں کے بیچ خود کو محفوظ پاتی ہے حتیٰ کہ وہ لمحہ آ جاتا ہے جب:

”وہ بڑے پیار سے ان سب کو سیدھا کرتی ہے۔ دھیرے دھیرے ان کے لباس درست کرتی ہے۔ بکھرے بالوں کو اپنی مخزوٹی انگلیوں سے سنوارتی ہے، گلاس ترتیب سے رکھتی ہے۔ ان کے سروں کے بیچ کشن رکھتے ہوئے چروں پر آئے پسینے کو دوپٹے کے کونے سے پوچھتی، پیشانیوں پر ایک ایک بوسرہ ثابت کرتی، اس حجرے سے باہر نکل جاتی ہے، جہاں زندگی اپنے آؤ ہے بیج کے ساتھ زندہ ہے۔“

کمانی پڑھ کچنے کے بعد یوں لگتا ہے بیچ جانے والا آدھا بیج پیشانیوں پر بوے دینے والی لڑکی سمیٹ کر اپنے ساتھ لے گئی ہے۔

”شabaش“ اور ”ایک کمانی بڑی پرانی“ تعلیم کی اہمیت اور افادات کے گرد گھومتی ہیں۔ دونوں کمانیاں اپنے اپنے واقعات کا جداگانہ بہاؤ رکھتی ہیں۔ ”شabaش“ پعقوب کی کمانی ہے، جسے سوتیلی ماں اور باپ کی زیادتوں کے باعث تعلیم سے محروم ہونا پڑا تھا۔ جبکہ ایک کمانی بڑی پرانی کا رفق باپ کے معدود رہنے اور غربت و افلas کی چکی کا رزق بننے کی وجہ سے تعلیم جاری نہ رکھ سکا۔ دونوں کمانیوں کے

کروار عام زندگی کے نچلے طبقوں سے اخلاقے گئے ہیں مگر کہانی میں مقام پا کر اس سطح تک نہیں اٹھ سکے جہاں "جنت" جیسا کروار پہنچتا ہے۔ "کمی کمین" کی ساری کہانی اظاہر اسی جنت کے گرد ہی گھومتی ہے مگر عین بیچ سے ملک انگل کا ایک کروار یون نمو دار ہوتا ہے کہ فقط چند سطروں میں بیان ہونے کے باوجود پوری کہانی پر محیط ہو جاتا ہے۔ یہ کہانی اپنی خامیت، واقعات کے مناسب بہاؤ اور اچانک پن کے باعث شاہد ہے کہ عمدہ کہانیوں میں شمار ہونے کے لائق ہے، تاہم مناسب ہوتا کہ اس کے بیانیہ پر مزید توجہ دی جاتی۔ یوں نہیں ہے کہ شاہد کے جملوں کی ساخت درست نہیں ہے بلکہ واقعہ یہ ہے کہ انگریزی زبان کے عمومی الفاظ در آنے کے باعث کہانی کو اپنی خاص سطح سے نیچے اتر آنا پڑا ہے۔ آشیز، برانڈ، فیلی، انگل، چیپ، ڈسرب، ہاٹ اشو، ناک، آبزور اور لفٹ جیسے لفظوں کے تباولات سولت سے تلاش کئے جاسکتے تھے۔ یہی کچھ "بولتے لمحے" اور "بھرم میری انا کا" میں بھی دھرا یا گیا ہے۔

یاد رہے ”ہر روز مرگ نو کا مزہ چکھنے“ کی بات غالب نے تب کسی تھی جب وہ بستر علاالت کے ہو رہے تھے۔ عوارض فاد خون کے باعث ان کے بدن پر بارہ پھوٹے نکل آئے تھے۔ ہر پھوٹے پر ایک زخم، ہر زخم کا دہانہ کھلا ہوا اور رستا

ہوا۔۔۔ مرغ احراق نے اس قدر طول پکڑا کہ مرتضیٰ صاحب کے چل بننے کی جھوٹی خبر مشہور ہو گئی۔ نواب انور الدولہ نے فروری ۱۹۶۳ء والے خط میں مرتضیٰ صاحب کی پرسش کے ساتھ اس افواہ کا تذکرہ بھی کر دیا۔ مرتضیٰ صاحب نے جواب میں لکھا۔

”آپ کی پرسش کے قریان جاؤں کہ جب تک میرا منانہ نا میری خبر نہ لی۔ میرے مرگ کے مخبر کی تقریر اور مثلہ، میری تحریر آدھی بیج اور آدھا جھوٹ۔۔۔ در صورت مرگ نیم مردہ و در حالت حیات نیم زندہ“

جس معاشرے کی شہابہ نے کہانیاں کہی ہیں اسے مرتضیٰ صاحب کے بیمار بدن کی مثل تصور کر لیجئے۔۔۔ تو یہ کہانیاں جو اتفاق سے تعداد میں بھی بارہ ہیں ان رستے پھوڑوں کی نشاندہی کرنے لگتی ہیں جو معاشرے کے اس بدن کو نہ تو مرنے دیتے ہیں، نہ زندہ رہنے دیتے ہیں۔۔۔ اب ایسے معاشرے کو صرف زندہ کننا کہاں کا بیج ہے اور مردہ کہہ دینا کیا جھوٹ؟۔۔۔ موت و حیات کے بیج ترپتے اس معاشرے کے بیج جھوٹ کی یہی کھاہے۔۔۔ کہ

”در صورت مرگ نیم مردہ و در حالت حیات نیم زندہ“

## قصہ ایک مضمون کا

گذشتہ روز کی سہ پہر ہمارے لظم نگار دوست ارشد معراج خیر سے دو لہا بنے۔  
کنج منڈی راولپنڈی جا کر ہم بھی شریک ہوئے۔ شادی کی تقریب میں عین معمول کے  
مطابق شام ہو گئی۔ وہیں قریب ہی ایک کالج میں علی محمد فرشی کے ساتھ ایک نشت  
تھی۔ وہاں گئے اور دیر تک نظمیں سنیں۔ ان دو تقاریب کے بعد حسب معمول  
اجازت لیتے، چلتے، گاڑی میں بیٹھتے، خدا حافظ کرتے اور واپس اسلام آباد گھر پہنچتے پہنچتے  
رات کے نوج گئے تو حمید قیصر کافون موصول ہوا۔ منتایاد کے یاد کرنے کا ذکر کیا، اپنی  
مصروفیات کا رونا رویا، حمیدہ معین رضوی کے آنے کی خبر دی اور ساتھ ہی یہ بھی کہ  
دیا کہ کل ایک نشت ہو رہی ہے جس میں مجھے ان کی کتاب "اجلی زمین" میلا  
آہماں" کے حوالے سے کچھ کہنا ہے۔ میں نے معدودت کی کہ کتاب میرے پاس نہ  
تھی۔ حکم ہوا " منتایاد صاحب نے بھی آپ کے لئے کما تھا" اور یہ کہ کتاب آپ کو  
رات گیارہ بجے مل جائے گی کہ وہ خود کتاب کا مسلسل مطالعہ فرمائے تھے اور اپنی  
پلے سے طے شدہ رائے کو مزید تھہ کر رہے تھے۔

اب میں ایک مرتبہ پھر معدودت کے علاوہ اور کچھ نہ کر سکتا تھا۔ مگر ادھر سے  
ٹیلی فون بند ہو چکا تھا۔ چند لمحے ہی بیٹتے تھے کہ فون کی گھنٹی ایک مرتبہ پھر جانشی۔  
دوسری جانب سے میرے لئے اچھی خبر نہ تھی۔ میرے آبائی شر کی ایک ہمسائی شدید

علیل ہو کر بہن کی ایم جنسی میں پڑی تھی۔ ہم میاں یوی ہسپتال جا پہنچے۔ رات دو بجے  
مریضہ کی حالت سنبھلی تو پڑئے۔ حمید قیصر کا پیغام منتظر تھا، کتاب صحیح ملے گی اور یہ کہ  
ان کے اس فیصلے پر اگر مجھے کوئی اعتراض ہو تو میں فون پر انہیں آگاہ کر دوں۔  
اعتراض تو تھا مگر وقت مناسب نہ تھا لہذا فون نہ کر سکا۔

بستر پر جاتے جاتے پونے تین بجے گئے عین اڑھائی گھنٹے کے بعد ٹیلی فون کی گھنٹی<sup>1</sup>  
چیخ اٹھی، جو مسلسل بجتی رہی۔ سوتے جا گئے کی کیفیت میں ٹیلی فون سناء، دوسری طرف  
حمید قیصر تھے اور اب فرم اربے تھے کہ ”میں ابھی آرہا ہوں“ میں باidel ناخواستہ انھا  
دروازے کھولے اور باہر ہی کھڑا انتظار کرنے لگا خدش تھا کہ کال بیل کی نوبت آئی تو  
بچے جو ٹیلی فون کی گھنٹی پر کھما رہے تھے، منہ اندر ہرے بلا سبب اٹھ بھی سکتے تھے۔

اس بار زیادہ دیر انتظار نہیں کرنا پڑا۔ وہ تشریف لے آئے کتاب مضبوطی سے  
پکڑے پکڑے میری طرف بڑھائی اور پوچھا ”آپ کو دفتر کتنے بجے جانا ہے؟“ میں نے  
کہا ”نوبجے“ کہنے لگے ”دفتر جانے سے پہلے کتاب لوٹاتے جائے گا“ میں نے اپنا بڑھا  
ہاتھ کھینچ لیا۔ اب انہوں نے پینتراب دلا ہاتھ آگے بڑھا کر کتاب میرے سامنے میز پر  
رکھ دی اور کہا ”چلیں آپ پڑھ لیں اور لکھ بھی لیں، میں کتاب شابہ گیلانی سے لے  
لوں گا۔“ یہ کہہ کر وہ چل دیئے اور میں صوفی کی نشت پر سر رکھ کر یعنی پر کتاب  
رکھ رکھے سو گیا۔ آنکھ کھلی تو نوبجا ہی چاہتے تھے۔ بھاگم بھاگ تیار ہوا۔ دفتر گیا،  
دفتر سے پلت کر ہسپتال آیا، لگ بھگ ساڑھے تین بجے پلٹا ہوں اور جلدی جلدی دو  
افسانے پڑھ لئے ہیں۔

ان میں سے پہلا افسانہ ”گیت سنگیت اور...“ ہے جبکہ دوسرا افسانہ ”پیاسا“  
ایک میں عورت بے وقاری کی انتہا کو پچھو رہی ہے دوسرے میں مرد کرواری کی شغل فرما  
رہا ہے پہلے میں مرد وفا شعار بے دوسرے میں عورت اخلاص وقار اور وفا کی دیوی۔  
میرا گمان ہے کہ حمیدہ معین رضوی کی باقی ساری کہانیاں ان دو انتہاؤں کے بیچ ہی  
کہیں اپنا دائرہ مکمل کرتی ہوں گی۔ خارج کا احوال کہتی، ٹھوس واقعات پر استوار، دکھ  
درد کو بدن میں آتا رہی ہوئی، مااضی سے رشتہ جوڑنے اور جوڑے رکھنے پر اصرار کرتی  
کہانیاں۔ نئی تہذیب پر گمرا طنز کرتی اور مشرق سے مغرب میں جا کر اپنی تہذیب سے

دور ہونے کا الیہ بیان کرتی کہانیاں۔ یہ دو کہانیاں شاید ان ساری کہانیوں کو خود میں  
سمینے ہو جو حوصلہ رکھتی ہیں جو چھوٹے چھوٹے واقعات کی بجائے بڑے بڑے واقعات کو  
بنیاد بناتی ہیں۔ تفصیل سے زندگی کے سچ جھوٹ کو بیان کرتی ہیں اور دھیرے دھیرے  
آگے بڑھتی ہیں۔

متاز مفتی نے ایک خاتون کا خاکہ لکھتے ہوئے کچھ یوں آغاز کیا تھا:-  
”اظہار کے حوالے سے شخصیتیں تین قسم کی ہوتی ہیں۔ کچھ بند بند،  
کچھ کھلی کھلی اور کچھ کھلی بند۔ بند شخصیت آڑھتی کی دکان کی طرح  
ہوتی ہے سامنے کچھ دھرا نہیں ہوتا۔ دکان خالی پڑی ہوتی ہے۔ مال  
بوریوں میں بند، اندر گودام میں دھرا ہوتا ہے۔ بوریوں کو دیکھ کر  
اندازہ نہیں ہوتا کہ ان میں پختے بھرے ہوئے ہیں یا بادام۔ کھلی  
شخصیت حلوائی کی دکان کی طرح ہوتی ہے۔ سارا مال باہر تھالوں میں  
لگا ہوتا ہے۔ کھلی بند حکیم کی دکان جیسی ہوتی ہے، ’شربت باہر دھرے  
ہوتے ہیں، عرق اندر“

حیدہ معین رضوی کے یہ دو افسانے پڑھئے تو ان کے کردار حلوائی کی دکان جیسے  
لگے۔ سب کچھ باہر تھالوں میں دھرا تھا۔ پلاٹ کشادہ، کردار کھلے کھلے، کمانی واضح،  
جلوں کا ہیر پھیرنہ نفیاں کا ترکا، علامت کا جھنجٹ نہ اختصار کا تردو۔

میں نے کتاب کا ضابطہ پڑھا کتاب گیارہ سال قبل شائع ہوئی تھی...  
اس وقت کہ جب اتنی سیدھی سادی کمانی نہیں لکھی جا رہی تھی۔

اور اب کہ جب کمانی ایک اور موڑ مڑ پچکی ہے یقیناً حیدہ معین رضوی کی نئی کمانی  
اس کمانی سے مختلف ہو گی جو کتاب میں ہے اور اگر ایسا ہے تو سید محمد عقیل کی اس  
رائے سے اتفاق کر لینا چاہئے کہ ”ان کے اس نئے مراج کے افسانوں کا اردو دنیا میں  
خیر مقدم کیا جائے گا۔



نشایاد کی صدارت میں ہونے والی حیدہ معین رضوی کی تقریب میں یہ سطرس

پڑھی گئیں تو احباب بہت محتفظ ہوتے۔ مصنفہ نے تقریب کے فوراً بعد اپنی کتاب دی جو میں نے بعد ازاں تفصیل سے پڑھی۔ اس کتاب میں گیارہ افسانے شامل ہیں تین سو چھتیس صفحات پر مشتمل اس کتاب کے ایک کے سوا سارے ہی افسانے طویل ہیں۔ روایت سے جزے ہوئے تقسیم کا الیہ پس منظر کا کام دیتا ہے۔ مغرب، جہاں وہ مقیم ہے، پیش منظر بتتا ہے۔ سادہ زبان اور جزیات نگاری دونوں کتاب کے آخر تک ساتھ ساتھ رہتے ہیں۔ مجموعی طور پر حمیدہ معین رضوی کے افسانوں پر میری رائے وہی بُنی جو میں نے دو افسانوں کی بنیاد پر اپنی تحریر کے آخری ایک تملیٰ حصے میں پیش کر دی تھی۔

## گورا کی درستیاں

نا ہے طاہر اسلم گورا کے پاس جب امجد طفیل یہ تجویز لے کر گیا کہ مٹایاد کے شاہکار افسانوں کا ایک عمدہ ساختاب ہونا چاہئے۔ تو ”گورا“ نے کوئے لمحے کا سامنہ بنا کر حیرت سے پوچھا۔۔۔  
”کون مٹایاد؟“  
امجد چڑ کر بولا۔۔۔

”وہی جس کے تم چھ افسانوی مجموعے بند مٹھی میں جگنو، ماں اور منی، خلا اندر خلا، وقت سمندر، درخت آدمی، اور دور کی آواز گذشتہ دوسال کے دوران ”بار اول“ کے طور پر چھاپ چکے ہیں حالانکہ ان میں سے صرف ”دور کی آواز“ پہلی مرتبہ تم چھاپ رہے تھے اور باقی سب ۱۹۷۵ء سے ۱۹۹۰ء کے عرصے کے دوران پہلے بھی چھاپ چکے تھے۔۔۔“

گورا کو کچھ یاد آگیا تھا۔۔۔  
”ہاں ہاں اچھا وہی نا جس کے پنجابی افسانوں کی کتاب ”وگدا پانی“ زیر طبع ہے۔۔۔“

امجد طفیل نے پھر تصحیح کی۔۔۔

”نہیں وہ بھی پسلے ہی چھپ چکی ہے۔ ہاں اس کی ”طبع اول“

تمہارے ہاں سے باقی ہے۔۔۔“

یہ بھی سنا ہے کہ جب امجد طفیل نے کما کہ ”نشایاد اپنے دیگر ہم عصروں پر فوقیت رکھتے ہیں“ تو گورا نے پھر کہا۔۔۔

”کون ہم عصر؟“

اور جب گورا نے کون ہم عصر کہا تو اس وقت تک امجد طفیل کے بدن کی بوری میں موجود سارے لفظ ختم ہو چکے تھے اور گورا نے جان پایا کہ نشایاد کے ہم عصر کون تھے اور کیسے تھے؟ لذا اب جو ”نشایاد کے منتخب افسانے“ نامی کئی در نتیجیں چھوڑی ہیں اور یہ ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ رشید امجد، مظہر الاسلام، احمد داؤد، مرزا حامد بیگ وغیرہ افسانے نہ لکھتے تھے بلکہ محض جھک مارتے تھے ان کے نام غیر اہم ہیں اور یہ جو لوگ بار بار ان کا تذکرہ کر کے انہیں اہم افسانہ نگاروں کی صفت میں شامل کرتے رہتے ہیں انتہائی کم فہم اور ناسمجھ ہیں ورنہ وہ تو اس قدر غیر اہم افسانہ نگار ہیں کہ گورا نے ان کا نام لے کر اپنے نسخے سے مضمون میں تذکرہ تک گوارا نہیں کیا۔۔۔

نا ہے رشید امجد اپنے لگ بھگ ایک سو افسانوں پر مشتمل سات افسانوی مجموعوں کا پانچ کلو سے وزنی مجموعہ، ”دشت نظر سے آگے“ اٹھائے گورے کی تلاش میں ہے جبکہ گورا وسطی ایشیاء کی ریاستوں میں اس کے ہم عصر تلاش کرتا پھرتا ہے۔ ادھر مظہر الاسلام اپنی ”گھومتی کری“ پر ہی مزید گھومے جا رہا ہے اور بار بار کہہ رہا ہے، ”کاش گورا مجھے مل جاتا تو میں اسے عین دسمبر کی بخ سردی میں اپنی باتوں کی بارش میں بھگو کر نہوتے میں جلتا کر دیتا۔ مرزا حامد بیگ کو اس پر طیش آ رہا ہے کہ اس کے ”گناہ کی مزدوری“ تو یونی بے کار گئی اب اگر اسے گورا نظر آ گیا تو مجھے یقین ہے کہ وہ ایک گناہ اور سی کاغذ لگا کر اپنے قلم کو تکوار بنالے گا۔

گورا کو کتوں بلیوں اور اجزے شروں کی سڑیو ٹائپ کہانیوں والے احمد جاوید کے افسانوں میں نہ جانے کہاں سے ”پر معنویت“ نظر آئی ہے ”اس“ ”پر معنویت“ کے بھی

کیا کئے، گورے نے اس اصطلاح کو جس طرح استعمال کیا ہے یہ ایک الگ درفتاری ہے کہ اس نے اسے خالدہ حسین جیسی باکمال انسانہ نگار کو احمد جاوید سے بھی چھوٹی افسانہ نگار بنادیا ہے۔

جو چاہے آپ کا حسن کرشمہ ساز کرے

نا ہے گورا نے یہ سب جان بوجھ کر کیا ہے کیونکہ اس نے پڑھ رکھا تھا کہ اُنیں ایمیٹ نے ایک مرتبہ خیال ظاہر کیا تھا کہ تقریباً ایک صدی بعد ایک ایسے ناقد کی ضرورت ہوتی ہے جو ماضی کے ادب کا از سرفو جائزہ لے اور پرانی ترتیب کو درہم برہم کر دے۔

اب جو گورا نے ساری ترتیب الٹ پلٹ کر کے رکھ دی ہے تو اس لئے نہیں کہ فشاپیاد اہم نکش نگار ہے (کہ وہ تو ہے ہی) اور کتوں بلیوں والے احمد جاوید کے علاوہ باقی سب غیر اہم ہیں (چہ خوب) بلکہ اس لئے کہ اسے ایک صدی بعد ترتیب کو تلپٹ کرنے والا ناقد بن کر ایسا "ویدہ ور" کہلوانا تھا جس کے لئے نرگس ہزاروں سال روئی ہے۔

نا ہے نرگس اب بھی روئی ہے مگر کسی دیدہ ور کی بجائے اس بات پر کہ "گورا" کا حساب انتہائی کمزور ہے۔ ابھی رشید امجد "خالدہ حسین"، مظہر الاسلام، احمد داؤد اور مرتضیٰ حامد بیگ وغیرہ کی فتوحات ایک سو سال پرانی نہیں ہوئیں۔۔۔۔۔ ویسے گورا کو فتح پہاکر چلنا چاہئے کہ تلپٹ کر دینے والا ناقد بننے کا حق ڈاکٹر انور سدید اور ڈاکٹر سلیمان احمدان سے زیادہ رکھتے ہیں۔

## -۲-

ظاہر اسلام گورا اور امجد طفیل کی مرتب کردہ کتاب "فشاپیاد کے منتخب انسانے" منظر عام پر آئی تو ہر طرف ایک سکوت سا تھا حالانکہ ہر دو مرتبین نے اپنے مقالات میں بہت سی ایسی باتیں کی تھیں جو خلاف واقعہ تھیں۔ ہم نے چپ جھیل میں اپنی رائے کا ایک کنکر پھینکا اور اب بیٹھے لمریں گن رہے ہیں۔  
ملتان سے ظاہر تونسوی کھل کھلا کر ہنس دیئے اور دیر تک ہنستے رہے۔ لاہور سے

عباس تابش حیران تھے کہ کیا واقعی گورا نے ایسا کہا ہے؟۔ امجد طفیل لاہور سے اپنی ڈاک سینئٹ راولپنڈی آئے تو پلتے وقت لاری اڈے سے دھمکی آمیز لجھے میں فون پر کہا ”شہد! سنا ہے تم میرے خلاف کالم لکھتے پھرتے ہو“ ہم نے کہا ”صرف سنا ہے یا پڑھا بھی ہے“ کہا ”پڑھا بھی ہے مگر تفصیلی بات پھر ہوگی“ اتنا کہہ کر ٹیلی فون بند کر دیا۔ ڈاکٹر انور زاہدی گلہ کر رہے تھے کہ ایک مانیا ہے جو افسانے کی تاریخ کو چند افسانہ نگاروں تک محدود کرنا چاہتا ہے۔ یہی اعتراض عذر اصغر خود مجھے گوش گزار کرنے میرے گھر تک آگئیں ساتھ اصغر مددی تھے۔ اکادمی ادبیات میں ایک تقریب تھی وہیں مظہر الاسلام سے ملاقات ہو گئی کہنے لگے ”گورا اور امجد طفیل کا کوئی مسئلہ ضرور ہے کہ رجحانات میں میرے خلاف مضمون بھی چھاپا تھا، خیر کوئی رائے رکھنا ان کا حق ہے مگر ایک بات ہونی چاہے کہ جس کا پہلے سے تخلیقی قد کاٹھ ہو وہ دوسروں کا ادبی قد کاٹھ ناپے“۔ ارشد چمال نے کہا بہت خوب ”زرا چک کے رکھ“ احمد خلیل جازم نے کہا ”واہ جی واہ مزا آگیا“۔ حمید قیصر جو محل کر کہنا چاہتے تھے دبے لفظوں میں کہتے رہے۔ بہت احباب نے دل کھول کر تعریف کی۔ کچھ نے ذرا مختلف رو عمل کا انعام کیا۔ محمد مشایاد نے بھی اپنی بات کہہ دی جو ایک اور فقط نظر سامنے لاتی ہے۔ مگر مشایاد کی بات سے پہلے اعجاز راہی اور پروفیسر یوسف حسن نے جو مجھے لکھ بھیجا اس کا تذکرہ ہو جائے۔

”احمد جاوید ہمارے عمد کا ذہین، صاحب طرز اور روشن خیال افسانہ نگار ہے، ”غیر علامتی کہانیاں“ سے ”چڑیا گھر“ تک پہلیے اس کے افسانے اردو ادب کے لئے ایک نئے درتیکے کی حیثیت رکھتے ہیں رشید امجد، محمد مشایاد کی نسل کے بعد آنے والی نسل کے دو افسانہ نگار احمد داؤد اور احمد جاوید افسانے کو آگے بڑھانے کا سبب بنے۔“

شکریہ اعجاز راہی صاحب! آپ نے ایک بات تو طے کر دی کہ احمد جاوید مشایاد کے ہم عصر نہیں ہیں جبکہ گورا نے احمد جاوید کو مشایاد اور خالدہ حسین کے ساتھ بریکٹ کیا تھا جو درست نہ تھا اور یہی ہم نے بھی گزارش کی تھی۔  
اعجاز راہی مزید رقم طراز ہیں۔

”جہاں تک خالدہ حسین سے احمد جاوید کے مقابلی مطالعے کا سوال ہے، یہ مصنوعی مقابلی جائز ہو گا کیونکہ خالدہ حسین جو کہ ایک بڑی افسانہ نگار ہے ان کے اور احمد جاوید کے درمیان ایک اور پوشش نسل موجود ہے۔“

لیجے صاحب! احمد جاوید اب تیری نسل سے منسوب ہو گئے۔

اعجاز راہی نے احمد ندیم تاکی کی اس شیفتگی کا حوالہ بھی دیا ہے جس میں انہوں نے علامت کے امکان کو انتظار حسین، خالدہ حسین اور احمد جاوید سے منسوب کیا تھا پھر انہوں نے ہمیں یاد دلایا کہ

”ایسی ہی بات آپ نے احمد جاوید کو اپنی کتاب پیش کرتے ہوئے فرمائی تھی جس میں آپ نے اسے صاحب طرز کہانی کا قرار دیا تھا۔“

اعجاز راہی صاحب! ہمیں اپنا کمال لفظ بے لفظ یاد ہے مگر آپ کو یہ بھی یاد دلا دیں کہ ہماری یہ رائے اس وقت کی ہے جب ”چڑیا گھر“ مجموعے کی صورت میں منتظر عام پر نہ آیا تھا۔ یہ عجب سانحہ ہوتا ہے کہ لوگوں کی چیزیں الگ الگ و تقویں سے پڑھیں تو رائے بہتر ہوتی ہے مگر جو نہیں یہ تخلیقات ایک ہی کتاب میں یکجا پڑھنے کو ملتی ہیں تو ان کے سڑبوٹاپ ہونے کا احساس ہونے لگتا ہے۔

آخر میں اعجاز راہی نے اتفاق کیا کہ گورا نے خالدہ حسین اور احمد جاوید کا جو مقابل کیا تھا وہ درست نہ تھا اور یہ بھی کہا کہ ہمارا رد عمل بھی غیر منطقی تھا ان کا خیال ہے کسی کی درفتاری سے ایک جینوں میں لکھنے والے پر تنقید نہیں ہونی چاہئے۔

راولپنڈی سے پروفیسر یوسف حسن کا ”پروفیسرانہ“ خط موصول ہوا ہے، تحریر کرتے ہیں:-

”آپ کا کالم لفظ بے لفظ پڑھا اور لطف آیا۔ امجد طفیل پر آپ کا بدن کی بوری سے لفظ نکالنے والا فقرہ تو بہت ہی پر لطف تھا، احمد جاوید اور محمد نشایاد کی افسانہ نگاری کا موازنہ و مقابلہ ایک ولچپ موضع ہے جس پر تنقیدی کی سمجھیگی سے گفتگو ہونی چاہئے۔ مجھے تو دونوں ہی کے اکثر افسانے پسند ہیں۔ ان میں سے کون بڑا اور کون چھوٹا افسانہ نگار

ہے اس کا فیصلہ کچھ اور وقت گزرنے کے بعد ہو گا کیونکہ محمد نشاپیاد کی افسانہ نگاری کے تقریباً سارے پہلو تنقیدی تحریروں میں سامنے آچکے ہیں اور احمد جاوید کی افسانہ نگاری پر ابھی تنقیدی گفتگو کا آغاز ہی ہوا ہے۔“

قارئین .... پروفیسر ہونے کا ایک فائدہ ہوتا ہے کہ آدمی بات کو جس طرف چاہے لے جائے۔ یہ سیاق و سبق کی بندش تو ہم جیسے طالب علموں کے لئے ہوتی ہے۔ بہرحال مزید جو کچھ وہ فرماتے ہیں خود پر جبر کر کے وہ بھی سن لیجئے۔

”احمد جاوید کچھ اپنی بے پرواہی اور کچھ وسائل کی کمی کے باعث پی آر کی دوڑ میں خاصے پچھڑے ہوئے ہیں (یقین جانے اس پچھڑے اور اس پچھڑے کا آپس میں کوئی تعلق نہیں جس پر احمد جاوید نے مستقبل میں کہانی لکھنی ہے) جب کہ محمد نشاپیاد اس معاملے میں خوش قسمت ہیں کہ وہ احمد جاوید کے مقابلے میں پی آر کے بہتر وسائل بھی رکھتے ہیں اور انہیں استعمال کرنے کی بہتر صلاحیتیں بھی۔“

یوسف حسن کے اندر کا پروفیسر ان سے کیا کچھ کملوا گیا ہے اس پر آہ کیس یا واہ.....

بہرحال پروفیسر صاحب کو اس بات پر سرت ہے کہ دونوں جدید افسانہ نگار ہیں اور دونوں ترقی پسندی کی طرف جھکاؤ رکھتے ہیں ۔۔۔۔۔ پروفیسر صاحب کی خوشی سمجھ میں آنے والی ہے کہ وہ خود بھی ترقی پسند ہیں حالانکہ آجکل لوگ خود کو محض ترقی پسند کھلوانے سے شمار ہے ہیں۔

محمد نشاپیاد کا رد عمل ملا جلا تھا۔ انہوں نے اس سے اتفاق کیا کہ احمد جاوید کا تھا ان سے درست نہ تھا اس سے بھی اتفاق کیا کہ خالدہ حسین کے افسانوں میں زیادہ فنی چیزیں اور معنوں ہے بہرحال انہوں نے مرزا حامد بیگ سے اپنی گفتگو دیکر ہم تک اپنا موقف پہنچانا بھی ضروری سمجھا۔۔۔ کہتے ہیں۔

”مرزا حامد بیگ پہنچنے والوں ان کے پاس آئے تو کہا نشاپیاد صاحب۔۔۔ کی ریشارٹ منٹ سے ایک بات تو واضح ہو گئی ہے کہ وہ لوگ

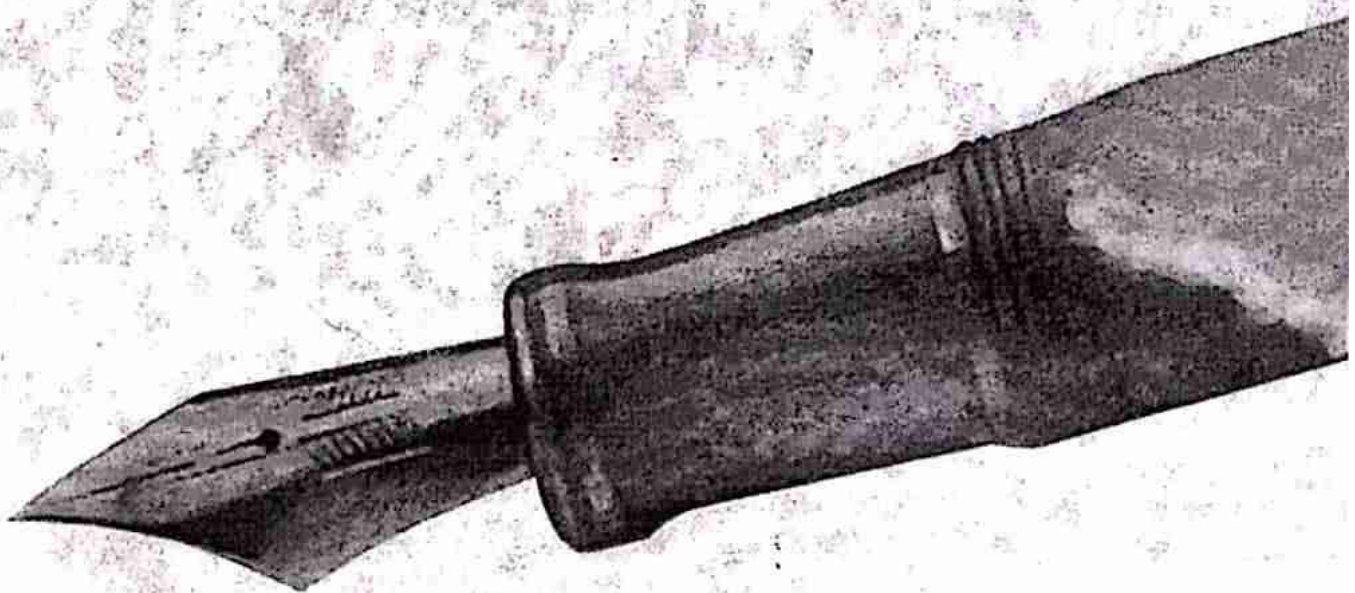
آپ کا ہم عصر سمجھتے رہے اور ابھی تک وہ ملازمتوں میں ہیں، وہ  
دراصل آپ کے ہم عصر نہیں ہیں۔  
گویا مشایاد ان سب کو اپنا ہم عصر تسلیم کرنے سے انکاری ہیں جن کا تذکرہ ہم  
نے اپنے کالم میں کیا تھا۔  
اب یہ فیصلہ کسی اور وقت پر اٹھا رکھتے ہیں کہ کیا "ہم عز" اور "ہم عصر" ایک  
دوسرے کے متراوف ہو سکتے ہیں؟۔

(۱۹۹۷ء)



---

ایک ایسی زبان جس میں لچک ہو اور خیالات کا انبوہ ہو تو اس سے محبت ہو  
ہی جاتی ہے لیکن جس بات سے پیچھا چھڑانا ناممکن ہے وہ ہے وطن کی  
(گنرگرالٹ)  
تاریخ۔



حول



محبت: مردہ پھولوں کی سمفونی

اشرف شاد کا ناول بے وطن

دھنڈ لے کوس، ایک مطالعہ

دل اکہند کلی

سگرور

”آسیب مُبرم“ محبت اور زندگی کی نئی تفہیم

ٹانواں ٹانواں تارا کے چند کردار

## محبت : مردہ پھولوں کی سمفونی

”موت کی طرف کھلی کھڑکی“ اس خوفزدہ شخص کی کہانی ہے جس کے مبنی میں اس خیال کا ناگ پھین پھیلا کر بیٹھ گیا تھا کہ وہ قتل کر دیا جائے گا۔۔۔ یہ وہ کہانی ہے جو مجھے اس قدر پسند آئی تھی کہ موت سے خوفزدہ اس کردار کی بے چارگی دکھن کر میرے اندر آلتی پالتی مار کر بیٹھ گئی تھی۔

گھوڑوں کے شہر میں اکیلا آدمی، بارش کی باتوں میں بھیگتی لڑکی، گڑیاکی آنکھ سے شر کو دیکھو اور خط میں پوسٹ کی ہوئی دوپر، مظہر الاسلام کی ایسی ہی کہانیوں کے مجموعے ہیں۔ ان کہانیوں میں موت، انتظار، دکھ اور جدائی جیسے موضوعات اپنی ترکیب کے نئے پن کی ممکن دیتے جملوں میں یوں جگہ پاتے ہیں کہ ہر جملہ لطف دے جاتا ہے۔ ان افسانوی جملوں کی ندرت میں اتنی چمک ہوتی ہے کہ کہانی میں کبھی بڑی اکائی کی علاش کی خواہش کا سایہ بس ایک لمحے کو لبر اکرڈ ہن کے کونوں کھدروں میں کہیں گم ہو جاتا ہے۔

یوں نہیں ہے کہ مظہر کی کہانیوں میں کوئی واقعہ، خیال یا احساس ایک کامل دائرہ نہیں بناتا۔۔۔ بہت سی کہانیوں میں یہ دائرة بنتا بھی ہے اور کہیں کہیں تو وہ پرکار کا نو کیلا سرا سختی سے جما کر یوں گھری لکیر کھینچتا ہے کہ یہی لکیر کسی نو خیز لڑکی کی آنکھوں میں آنسوؤں سے پھیلنے والے کاجل کی طرح بھلی لگتی ہے۔ تاہم کہانی کے انجام کو آغاز سے جوڑ کر گھومتا دائرة

ہنا مظہر کا کبھی بھی مسئلہ نہیں رہا ہے کہ اسے تو جملہ لکھنا ہوتا ہے، شاندار افسانوی جملہ۔۔۔  
چھوٹی موئی کی طرح خود میں سما ہوا اور ہند کنواری کلی کی طرح نو خیز۔۔۔ جب تک مظہر  
افسانے تسلسل اور توانائی سے لکھتا رہا ہے ہی جملوں میں اس کی پوری شخصیت خوبی کی طرح  
سے جاتی تھی۔

”موت کی طرف کھلی کھڑ کی“ مظہر کے تیرے مجموعے کی پہلی کہانی ہے۔ اس  
خوب صورت کہانی میں موت کی طرف کھلتی کھڑ کی سے باہر جھانکنے شخص کے عقب میں  
کرسی پر بیٹھا ایک اور کردار بھی ہے جس کی طرف قاری کافوری دھیان نہیں جاتا۔ یہ کردار  
موت سے خوفزدہ شخص کے خوف کی راکھ کرید رہا ہوتا ہے اور ساتھ ہی ساتھ اپنی شخصیت  
کے چہرے سے پردہ بھی کھر کارہا ہوتا ہے۔

جب اسرار بھری شخصیت کو اپنے تفتیشی جملوں سے ظاہر کرنے والا کردار موت  
سے خوفزدہ شخص سے استفسار کرتا ہے۔۔۔ آخر سے کیوں قتل کر دیا جائے گا؟۔۔۔ تو موت  
کی کھڑ کی سے باہر جھانکنے والے کا یہ جواب ہوتا ہے۔

”وجہات تو کئی ہو سکتی ہیں۔۔۔ شر کے بہت سے لوگوں کو میرا وجود  
ناگوار گزرتا ہے۔۔۔ بعض حلقوں میں، میں انا پرست اور خوددار بھی  
مشہور ہوں۔۔۔ کچھ احباب ابھی تک مجھ سے سمجھوئے نہیں کر پائے۔۔۔  
بہت سے ایسے ہیں جو میری تنقید سننا پسند نہیں کرتے۔۔۔ ایک دو ایسے  
بھی ہیں جن سے میری وفاداری ان کے دوستوں اور دشمنوں کو ایک  
آنکھ نہیں بھاتی۔۔۔ بہت سے لوگوں کو میری باتیں کڑوی لگتی ہیں۔۔۔ کچھ  
لوگوں کو شکوہ ہے کہ میں انہیں ملنے نہیں جاتا۔۔۔ اور پھر ”وہ“ بھی  
وجہ بن سکتی ہے۔۔۔ اس کے علاوہ اور بھی کئی وجہات ہو سکتی ہیں،  
”وجہات کا کیا ہے؟۔۔۔“

کرید کرید کر پوچھنے والے شخص کے سوال کرنے کا ڈھنگ، سگریٹ سلاگانے اور  
یکے بعد دیگرے کش لینے کی عادت، مخصوص مسکراہٹ، جیب سے روپال نکال کر پیشانی  
سے پینہ پوچھنا اور آخر کار جیب سے پستول نکال کر میز پر رکھنے اور قتل کا ارادہ ملتی کر کے

باہر نکل جانے کے انداز سے میں نے اندازہ لگایا تھا کہ وہ جو کہا جاتا ہے کہ کہانی کہنے والا اپنی کہانی کے کسی کردار کے پوت میں چھپ کر بیٹھ جاتا ہے تو یہی وہ کردار ہے جس میں خود افسانہ نگار چھپا بیٹھا ہے۔

مگر ایک مدت گزرنے کے بعد ابھی ابھی کہ جب میں مظہر کا پہلا ناول پڑھ کر اٹھا ہوں مجھے اپنے قب کے خیال کی مجموعیت کی بامت سوچ کر شدید ہنسی کا دورہ پڑا ہے۔ اتنا شدید دورہ کہ میری آنکھیں اس کہانی کی لڑکی کے ان شفاف آنسوؤں سے بھر گئی ہیں جو موت کی طرف کھلی کھڑکی سے باہر جھانکنے والے کے لئے اس کی آنکھوں سے امنڈ پڑے تھے۔

مظہر الاسلام کی کہانیوں نے اردو ادب اور میرے دل میں ایک جیسا مقام بنایا ہے۔ تاہم ساتھ ہی ساتھ مجھے یہ خدشہ بھی پریشان کرتا رہا ہے کہ اپنے تخلیقی تجربے کے لئے اسلوب کا جواہر احاطہ مظہر نے چنان ہے اس پر وہ خود توبوی سولت اور ممارت کے ساتھ ہوادار، روشن اور خوشنام محل بنا سکتا ہے مگر کسی بھی دوسرے شخص کے لئے اس اسلوب کے احاطے میں پوری طرح سانے اور مکمل سانسوں کے ساتھ تھہر نے کی انتہائی کم گنجائش ہے۔ بہت پہلے جب یہ ساتھا کہ مظہر ناول لکھ رہا ہے اور یہ کہ اس کا عنوان "تایوت" ہو گا تو تب ہی سے مجھے اس ناول کا انتظار سا ہو چلا تھا۔ پھر خبر آئی کہ ناول کا نام بدل کر "محبت" رکھ دیا گیا ہے۔ بعد کا عرصہ مظہر کی تخلیقی جلا و طفی کا عرصہ ہے۔ اس دوران اس کی روشن اور اجلی تصویر پر بہت سی دھول تھے در تھے جنمی چلی گئی۔ اس سارے عرصے میں مجھے اس کے ناول کا مزید شدت سے انتظار رہنے لگا کہ نہ جانے مجھے کیوں یقین سا ہو چلا تھا کہ جو نہیں اس کا ناول منظر عام پر آئے گا ساری دھول آپ ہی آپ جھٹر جائے گی۔

وہ ناول جسے "محبت" یا "تایوت" کے نام سے آنا تھا، ایک چونکا دینے والے نام اور ایک بڑے دعوے کی صورت مکمل طباعتی جمال کے ساتھ سامنے آیا تو میں نے اپنے اندر اس کے مطالعے کے اشتیاق کو فرزوں پایا۔ "محبت" مردہ پھولوں کی سمفنی" کہ جسے مصنف نے بلقیم خود "دنیا سے ختم ہوتی ہوئی محبت کو چانے کے لئے لکھا گیا ناول" قرار دیا ہے، ابھونا بھی پڑھ کر فارغ ہوا ہوں اور میری آنکھوں سے وہ شفاف اور سچ آنسو چھلک پڑے ہیں جو اس تحریر کے آغاز میں حوالہ بن کر آنے والی کہانی میں موجود اس لڑکی کی آنکھوں میں بھیگ من کر

اترے تھے جو موت سے خوفزدہ شخص سے محبت کرتی تھی۔

ناول کا ابتدائیہ وہ مکالمہ ہے جو ”کہنے لگی“ اور ”میں نے کہا“ کے پیچے بڑے دعویٰ سے عبارت پاتا ہے۔ اس مکالمے میں مظہر نے اپنے ناول کو محبت کا عجائب گھر، سایوں اور خواجوں میں لپٹنے والر نمونوں کا سانس لیتا میوزیم اور یہ سوی صدی کی آخری دہائی کا تاج محل قرار دیا ہے۔ اس میں اس رکاوٹ کی جانب بھی اشارہ ملتا ہے جو ناول کی تکمیل میں تاخیر کا باعث تھی۔ مظہر نے اس رکاوٹ کو شدید تہائی کے منہ زور تھپڑوں کا نام دیا ہے۔ تاہم یہیں وضاحت بھی کی ہے کہ اس کے باعث اس کے اندر کا ادیب لمبی تان کر سو گیا تھا، کہانی اس سے روٹھ گئی تھی اور اس کی اجلی تصویر پر دھول جمنے لگی تھی۔

ناول کے ابتدائیے میں جب ناول نگار ہر بچے دل کو محبت کا چڑواہا اور اپنی ذات کو ایک ادیب، مصور، موسیقار، مجسمہ ساز اور کیمیاگر کا مجموعہ قرار دیتا ہے تو دھیان فوراً پالو کو ٹالپو کے ناول ”الکھسٹ“ کی طرف جاتا ہے۔۔۔ الکھسٹ میں بھی ایک چڑواہا اور ایک کیمیادان ہے۔ جن کا تذکرہ ناول کو اسقدر شاندار بنا دیتا ہے کہ اس جانب خیال جاتے ہی میرے اندر مظہر کے زیر نظر ناول کے لئے بھی بے پناہ تجسس بھر جاتا ہے اور میں کامل یکسوئی اور توجہ سے اسے پڑھنے میں مصروف ہو جاتا ہوں۔

امر تا پر یتم اور ظفر عظیم کے نام منسوب اور اس ناول کو تین حصوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ پہلا حصہ ”بھوول کے سایوں کی سمفنسی“ دوسرا ”چتوں کے سایوں کی سمفنسی“ جبکہ آخری حصہ ”محبت کے سایوں کی سمفنسی“ ہے۔ یوں ناول کے نام اور ان تینوں حص کے عنوانات میں سمفنسی کے لفظ کا استعمال مجبور کرتا ہے کہ اسے علامت کی سطح پر سوچا جائے اور ناول کے متن میں اس کی تعبیر تلاش کی جائے۔ اسی خیال کے باعث میں نے گمان کیا تھا کہ پورا ناول ایک آرکٹرائی صورت ہو گا جس میں مفہوم اور احساس کی روایک نغمے کا سا آہنگ لئے ہو گی اور یہ کہ اس ناول کے تینوں حصوں میں سوناتا کی طرح بظاہر مختلف لیکن باہم متصل، مسلسل اور ہم آمیز چلتوں سے کام لیا گیا ہو گا۔ مگر ہوتا یوں ہے کہ ناول کے ابتدائیے میں سمفنسی کا سرے سے تذکرہ ہی نہیں ہوتا۔ ناول مکمل طور پر پڑھنے کے بعد یوں محسوس ہوتا ہے کہ جیسے اسے یہ نام طباعت کے عرصے میں دیا گیا ہے۔ حیرت ہوتی ہے کہ اپنی

کہانیوں میں علامت کو خوبصورتی سے برتنے والے مظہر کا دھیان سمفینی کو بطور علامت برتنے کی طرف کیوں نہ گیا۔

چودہ صفحی حصوں پر مشتمل ”پھولوں کے سایوں کی سمفینی“ سے موسم پسما اور طویل باب کہانی کے اس خارجی آہنگ اور جملوں کی دیکی ساخت پر مشتمل ہے جسے مظہر کی شناخت کہا جاتا ہے تاہم کہانی کا معنوی نظام بہت کثا پھٹا اور غیر مر بو ط ہے۔ کہانی پھولوں کے اس پر اسرار طوفان کے منظر نامے سے شروع ہوتی ہے جس نے پورے شر میں تباہی مجاہدی تھی۔ بے محبت موسم میں، محبت سے منسوب پھولوں کے اس طوفان میں لازوال انسانی جذبوں کا سارا ریکارڈ بھیگ گیا تھا۔ سب کے دلوں پر جدائی طاری تھی۔ باہر پھولوں کی ناقابل برداشت یہ چھڑا تھی اور موت کی خماری میں مسحور اس ناول کا مرکزی کردار سلطان آدم اپنے فلیٹ کے کمرے میں خود کشی کے ذریعے محبت کو چھانے کا شغل فرمانا تھا۔

ناول کا پہلا حصہ خود کشی کے اس دلچسپ بیان سے شروع ہوتا ہے اور سلطان آدم کی نعش کو اپنے اندر سمیت لینے والے تابوت کے اس کے اپنے گاؤں کی مستروانہ ہونے پر پہنچ کر ختم ہو جاتا ہے اور مجھے یوں لگتا ہے ناول کا یہی وہ حصہ ہے جس کی سمجھیل پر ناول کا نام ”تابوت“ تجویز ہوا تھا۔

سلطان آدم کی اس کہانی میں بے انتہا خوب صورت، خالص، پچی اور سنری چھتیں سالہ اس نفیسہ کا بھی ذکر آتا ہے جو بڑی دلجمی اور توجہ سے اپنے شوہر اور اپنی جنسی ضرورتیں پوری کرتی رہتی ہے تاہم جب سلطان آدم سے ملتی ہے تو ایک مختلف عورت ہن جاتی ہے۔ پہلی ملاقات میں جب اسے پتہ چلتا ہے کہ سلطان آدم محبت کی نشانیاں جمع کرتا ہے، دنیا سے محبت چانے کی کوشش میں مصروف ہے اور بے وفائی کو پھیلنے سے روکنے کا عزم لئے ہوئے ہے تو اسے سلطان آدم کی باتیں بہت عجیب لگتی ہیں۔

ناول نگار نے اپنے اس ناول میں جابجا جسم کے گرد گھونٹنے والی محبت کی چیختے چٹکھائی تے جملوں میں نہ مدت کی ہے۔ نمونے کیلئے صرف دو جملے :-

☆ ”محبت کا جنسی کشش اور دولت سے کوئی تعلق نہیں“

☆ ”کچھ مرد طوائف کے ساتھ رہتے ہیں اور اسے عورت مادریتے ہیں

اور کچھ عورت کے ساتھ رہتے ہیں اور اسے طوائف ہادیتے

ہیں۔۔۔“

اسی حصے میں وہ محبت کے حوالے سے یہ خوبصورت جملے بھی دیتا ہے :-

☆ ”محبت کی کہانی دراصل سیلا ب کی کہانی ہے جس میں آپ کی اناؤب  
جاتی ہے“

☆ ”کسی ایک بھی میلے لفظ، جملے، کچھ ادائی یادوں کی کسی غافل دھڑکن سے  
محبت کے سبب کو کیڑا لگ جاتا ہے“

تاہم اس وقت بہت عجیب لگتا ہے کہ جب محبت کے حوالے سے اتنے خوبصورت  
جملے تخلیق کرنے والا اور جسم کے گرد گھومتی محبت کی ندمت کرنے والا خود اپنی کہانی کی محبت  
کو جسم سے اوپر اٹھا ہی نہیں پاتا۔ مصنف کے ہاں جسم سے اوپر اٹھنے والی محبت کے کسی واضح  
تصور کی عدم موجودگی کے باعث لازوال محبت کی نشانیاں جمع کرنے والا سلطان آدم نفیسہ کو  
بے محبت لوگوں سے متعارف کرنے کے دوران یہ اصرار کرتا تھا ہے کہ -

”یک طرفہ محبت کوئی محبت نہیں ہوتی“

بے محبت لوگوں کی کہانیوں میں سے خضر لا بھریرین کے قتل کی دلدوڑ خبر  
افر دگی بن کر برآمد ہوتی ہے۔ ناول نگار ہاتا ہے کہ قاتل لا بھریرین کی بیوی شیریں کا چھوٹا  
بھائی تھا جو اسے چھوڑ کر ایک مالدار شخص کے پاس چل گئی تھی اس دلچسپ ضمیم کہانی میں ناول  
نگار لا بھریرین کا یہ کارنامہ درج کرنا ضروری خیال کرتا ہے کہ وہ معاشرے کی کڑی روایات  
سے بغاوت کرنے والے نوجوان جوڑوں کو محبت کے نام پر اپنے گھر میں پناہ دیا کرتا تھا اور یہ  
بھی کہ جب شر کی فٹ بال گراونڈ میں شراب پینے اور لڑکی کے ساتھ تھماں میں گھونٹے کے  
جرم میں انہیں کوڑے مارے جا رہے تھے تو عین اس وقت خضر لا بھریرین نے ایک نوجوان  
جوڑے کی محبت چانے کے لئے انہیں گھر میں پناہ دی تھی۔۔۔ اتنا ”شاندار“ ریکارڈر کھنے  
والے لا بھریرین کی بیوی اسے محض اس لئے چھوڑ گئی تھی کہ اس کے جنسی ولے اور جوش  
میں کمی آپچکی تھی۔

اپنے فلسفہ محبت کو جنس کے شیرے پر مکھی بنا کر بھانے کے بعد ناول نگار

جانوروں اور پرندوں کو حنوط کرنے والے اس شخص کا قصہ چھیڑ دیتا ہے جس نے ایسے شکاری کی دوسری بیوی سے شادی کر لی تھی جو صرف پرندوں کا شکار کھیلتا تھا جب کہ پرندوں اور جانوروں کو حنوط کرنے والا شیر کا شکار کرنے کا دعویٰ کرتا تھا۔ بعد ازاں جب یہ کھلا کہ وہ جھوٹ بولتا تھا تو وہ اسے چھوڑ کر چلی گئی تھی۔

نفیسه اور سلطان آدم کمانی میں ایک مرتبہ پھر ملتے ہیں۔ یہ دونوں کے پچ آخری ملاقات ہے۔ اس ملاقات میں نفیسه اپنا ایک خواب سناتی ہے جس میں کتابوں میں پڑی نظر انداز شدہ تسلیاں زندہ ہو گئی تھیں۔ سلطان آدم ان تسلیوں کو نیک لوگوں کی رو حیں قرار دیتا ہے اور یہ پیغام اخذ کرتا ہے کہ :

” یہ موت کا موسم ہے۔ بیمار کے سارے رنگ خود کشی کے ہوتے ہیں۔۔۔“

پھر سارا زور اس بات پر صرف کر دیا جاتا ہے کہ خود کشی کا اپنارنگ ہی نہیں ممکن بھی ہوتی ہے اس کی اپنی ایک موج ہوتی ہے اس میں تریک اور گر گوشی ہوتی ہے اور یہ کہ خود کشی اپنے محبوب کے آنسو پینے کا عمل ہے۔ خود کشی جیسے فرار کے عمل کو دھنک رنگ دے کر ممکن فعل ثابت کرنے سے کیا ناول نگار ختم ہوتی محبت کو فنا کا ایک اور جرم پیش نہیں کر رہا؟ اگر ممکن ہو تو ناول نگار کو اس پر غور کرنا چاہئے۔ اور جان لینا چاہئے کہ موت بے شک ایک خوب صورت تخلیقی عمل کی صورت عالیٰ ادب کا حصہ بنی ہے کہ یہ حیات نو کی علامت بھی ہوتی ہے مگر خود کشی کو فرار اور محبت کے علاوہ زندگی کی بھی تو ہیں تسلیم کیا جاتا رہا ہے۔

بات نفیسه اور سلطان آدم کے پچ آخری ملاقات کی ہو رہی تھی اسی ملاقات میں نفیسه سلطان آدم کو ایک ایسا سفید لفاف بھی دیتی ہے جو بعد میں اس کے ہاتھ سے چھوٹ جاتا ہے اور ہوا سے ادھر ادھر اڑائے لئے پھرتی ہے۔ لفاف، ہوا اور سلطان آدم میں آنکھ مچوں کی تفصیلات اتنی طویل ہو جاتی ہیں کہ پڑھنے والا سلطان آدم کی طرح ہلاکاں ہو جاتا ہے پھر جب وہ اس لفاف کو کھولتا ہے تو اس میں سے کوئی بھی ایسی چیز برآمد نہیں ہوتی جو سلطان آدم کی مشقت کا جواز فراہم کر سکے۔

ایک اور موت کے سرسری مذکرے کے بعد کمانی میں خود کشی کر کے مرنے

وائلے شاعر امین مسافر کا تذکرہ اس کی کمزور اور بے رس نظموں کے ساتھ آتا ہے۔ خود کشی کے ذریعے زندگی کی توہین کرنے والے کی محبت کا قصہ بھی سن لیجئے۔ اسے ایک ایسی عورت سے ناقابل یقین حد تک محبت ہو گئی تھی جس کے دل میں پہلے ہی ایک مرد رہتا تھا اور جسے اس بات سے اتفاق نہیں تھا کہ دنیا کا امیر ترین شخص وہ ہوتا ہے جس کے پاس محبت ہوتی ہے۔ امین مسافر کی ناکام محبت کے بعد خود کشی والی شام وہی شام تھی جب ساڑھے چار گھنٹے قبل، ہی پھولوں کو سلطان آدم کی خود کشی کی منصوبہ بندی کی خبر ہو گئی تھی اور شر کے تمام پھولوں نے اسے روکنے کے لئے رات گئے تک ناکام کوشش کی تھی۔ مجھے یہاں CONGREVE کی وہ بات دہرانی ہے جو اس نے اپنے مختصر ناول INCognita میں 1692ء میں کی تھی۔

”ناول معرف اور جانے پچانے عوامل پر مشتمل ہوتا ہے اور روزمرہ کے واقعات کی ترجمائی کرتا ہے۔ تجھب خیز واقعات اور حادثے بھی ہوتے ہیں لیکن ایسے نہیں جو ناقابل فہم اور ناقابل عمل ہوں یا پھر ہمارے عقائد اور خیالات سے بہت زیادہ بعید ہوں۔۔۔“

ایک بو سیدہ بات دہرانے کا یہ مقصد ہرگز نہیں ہے کہ میں ناقابل فہم اور ناقابل عمل صورت حال کو فکشن کا حصہ بنانے کے خلاف ہوں۔ ایسا ہو سکتا ہے مگر میرا ذاتی خیال ہے یہ تب ہی ممکن ہے جب واقعہ، خیال یا احساس کو تخلیل کر کے اس کا جواز پیدا کر لیا جائے۔ بے جواز خود کشیوں، سینکڑ پہنڈ محبتوں اور بے وفا عورتوں کے ایسے ہی تذکروں کے بعد مری ہوئی تسلیوں، پُرمردہ پھولوں اور مردہ پرندوں کے دفاترے جانے کا منظر کھینچا جاتا ہے۔ حتیٰ کہ کہانی میں سلطان آدم کا دوست عبد اللہ اور صادق ترکھان داخل ہو جاتے ہیں۔ دونوں کی اپنی اپنی کہانیوں کے پیچے تابوت تیار ہوتا ہے اور سلطان آدم کی لفڑ تابوت میں بند ہو کر اس شر سے رخصت ہو جاتی ہے جس میں مرحوم نے پہنچ سال گزارے تھے۔ اس کے ساتھ ہی ناول کا پہلا حصہ ختم ہو جاتا ہے۔ پیچے جانے تو یہیں پر ناول بھی ختم ہو جاتا ہے۔ یوں لگتا ہے ناول کے اگلے دو حصے مصنف نے ذہنی پر انگندی کے عرصے میں لکھے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ یہ نہ تو ناول سے جڑپائے ہیں اور نہ ہی آپس میں مریوط ہیں۔ تحریر بھی

سپاٹ اور بے رس ہو گئی ہے۔ بے سستی کی شکار اس کہانی میں رفاقت علی کا تذکرہ ہوتا ہے جو سلطان آدم کا دوست ہے اور جسے اس نے خود کشی سے پہلے چھپی لکھی تھی۔ یہ چھپی سلطان آدم کی اس خواہش کا جواز فراہم نہیں کرتی کہ آخر وہ گاؤں میں دفن ہونے اور شر سے کسی بھی فرد کا میت کے ساتھ گاؤں نہ جانے پر کیوں مصر تھا۔ چوہدری شیر بہادر، رضیہ، ناہید، رکھا ما چھپی، نور دین، گلابا چنگڑ، شیر و مصلی، کرموسانی، یوسف، شیر و پر نسل حسین، سفینہ، سکول ٹیچر جمال، ریکارڈ کپر مریم، پوست ماسٹر جازی، یا کمین، گل رانی، دلدار، فراست، جنید، چپڑا سی صدیق، ڈاکٹر ارشد، نذری روگی، شوکت میاری فروش، پائندہ خان، محبت جان اور روشن جان کی اپنی اپنی کہانیوں پر مشتمل اس دوسرے حصے کی طرح تیرا حصہ بھی غیر متعلق واقعات سے بھرا پڑا ہے۔ اس آخری حصے میں جب کہانی تحریم، طالب زرگر، نرگس، مولوی رحمت اللہ، حافظ رمضان، کیلاش قبلے اور کنھی سے ہوتی ہوئی شاہ پری کے اس سوال پر پہنچتی ہے کہ۔

”محبت کیا ہوتی“ تو ایک طویل و قتفے کے بعد ایک خوبصورت جملہ مزہ دے جاتا ہے۔

”محبت کسی طوفانی موسم میں ایک لامیل کا اچانک کھڑکی کے شیشے سے نکلا جانا ہے۔“

پیر شرافت، جمال آر اور فیروز کے تذکرے میں ایک بار پھر اس عورت کا ذکر ہوتا ہے جو وفا کے نام پر بے وفائی اور بے وفائی کی صورت میں وفا کے عمل سے گزرتی ہے۔ مصنف ناول میں کسی حد تک اپنا یہ پیغام ظاہر کرنے میں کامیاب ہو جاتا ہے کہ:

☆  
عورت سامنے کی چیزوں سی پیدا کرتی ہے۔

☆  
عشق صرف مرد کرتا ہے۔

☆  
عورت صرف شادی کرتی ہے یا شادی کی غرض سے عشق اپنے اوپ طاری کر لیتی ہے۔

☆  
عورت ایک چھت اور اپنی بھتا کے لئے افواش نسل کرتی ہے۔

☆  
عورت ایک جیل ہے۔

☆  
پہلے صرف مرد بے وفا ہو اکرتے تھے اب یہی بے وفائی عورت نے بھی سیکھ لی

۔

مرد عورت میں وفاتلاش کرنے لگا ہے تبھی تو محبت ختم ہوتی جاتی ہے۔

☆  
☆  
☆

اب عورت بھی دو مردوں سے محبت کا کھیل کھیلتی ہے۔

زندگی اس مکار عورت کی طرح ہے جو مالی اور جسمانی عیاشیوں کی خاطر کئی

مردوں سے جزو قوتی محبت کا کھیل رچاتی ہے۔

☆  
☆  
☆

زندگی اس بے وفا عورت کی مانند ہے جس کی آنکھیں رات بھر کی میلی تحکمن سے  
چور اور منہ لیس دار سانسوں کی بو کے بھجھکے چھوڑتا ہے۔

عورت اور زندگی کے بارے میں اپنے اس نقطہ نظر کو قدرے واضح انداز میں  
سلطان آدم کی زبانی وہاں بیان کیا ہے جہاں پھر سلطان آدم کو طلب کر کے اسے لڑکوں سے  
اجھنے اور ان کے ساتھ بد سلوکی سے منع کرتا ہے۔ یہاں سلطان آدم یوں گویا ہوتا ہے۔۔۔

”پھر یہ لڑکیاں نہیں بدلیاں ہیں“

مصنف کا کہنا ہے کہ شاید یہی وجہ رہی ہو گی کہ زندگی بھر سلطان آدم ہمیشہ اس  
وقت کمرے سے باہر نکل جایا کرتا تھا جب وہ کسی بھی ملی کو کمرے میں داخل ہوتے ہوئے دیکھتا  
تھا۔ سلطان آدم کی زبان سے مصنف یہ جملے کہلاتا ہے :

”بدلیاں مجھے اس لئے بھی اچھی نہیں لگتیں کہ وہ چوہے کھاتی ہیں،  
سات گھر پھرتی ہیں، ایک بلے پر اکتفا نہیں کرتیں، مکاری اور چالاکی  
سے گھات لگا کر معصوم پرندوں کا شکار کر لیتی ہیں۔“

مصنف یہ بھی بتاتا ہے کہ سلطان آدم کو بلبیوں کے زیادہ پچھے جتنے کی عادت بھی سخت ناگوار  
گزرتی تھی۔

مرد کو بھی اس ناول میں تقریباً اسی قسم کی بے وفائی کا مر تکب دکھایا گیا ہے مگر  
اسے اس قدر دلکش ہنا کر پیش کیا گیا ہے کہ وہ محبت کو چانے والا ان گیا ہے۔ اس کا جواز مصنف  
کے پاس کیا ہے؟ میں نہیں جانتا تاہم ناول میں اس کا کوئی جواز فراہم نہیں کیا گیا ہے جس کی  
وجہ سے یہ رویہ مصنف کی نفیاتی بھی کاشاخانہ بن کر ظاہر ہوا ہے۔

ناول کے آخر میں مصنف سلطان آدم کی آخری خواہش کے احترام میں نصب کئے

گئے لیز بس کا تذکرہ کرتا ہے جسے معبد کا نام دیا گیا تھا۔ اور کنواری محبوں سے اعتمانہ رکھنے اور سینڈ پینڈ گدی محبوں اور خود کشیوں کے ذریعے معدوم ہوتی محبت کو چانے کا در عویدار مصنف اپنا ناول اس جملے پر ختم کرتا ہے۔

”محبت کی ایک نہیں کئی زندگیاں ہوتی ہیں“

میں نے پورے ناول میں کئی زندگیوں والی محبت کو باہی جنس کے متعدد شیرے پر ہی منڈلاتے پایا ہے۔ انگری سطح پر محبت کا کوئی اعلیٰ تصور پوری تحریر میں نہیں ملتا، بے شمار رنگوں کا تذکرہ ہوتا ہے مگر محبت کے ساتھ اپنے تشریحی یا علامتی تعلق کو ظاہر کئے بغیر یہ تذکرہ بھی بے کار چلا جاتا ہے۔ لفظ سمفونی اور ہار منی کو بار بار دہرانے والے مصنف کا در عویٰ ہے کہ اس کے چین کے زمانے میں اس کی ماں نے ایک بہت بڑا پیانو اس کے اندر رکھ دیا تھا۔ مجھے یوں لگتا ہے کہ مصنف کی بے اعتمانی سے اندر پڑا یہ پیانو اب کاٹھ کبائیں میں بدل چکا ہے۔ اگر ایسا نہ ہوتا تو اسے در جینیا ولف کا ناول The Voyage Out ضرور بیاد ہوتا جس کا ایک کردار ناول لکھنے کے بارے میں یوں خیال ظاہر کرتا ہے۔

”میں ناول اس طرح اور اس مقصد کے لئے لکھنا چاہتا ہوں جیسے کوئی پیانو پر پیٹھتا ہے۔ میں اصل شے کو نہیں دیکھتا اور نہ دیکھنا چاہتا ہوں۔“

میرے پیش نظر تدوہ بات ہے جو چیزوں کی تھے میں ہوتی ہے۔“

اور مصنف کو یقیناً اس سے اتفاق ہو گا کہ کسی بھی تخلیقی پارے کہ تھے میں یا باطن میں آر گیک یو نئی ہی وہ واحد شے ہوتی ہے جو اسے فن پارے کا درجہ دے سکتی ہے۔

دنیا سے معدوم ہوتی محبت کو چانے کے لئے لکھے جانے والے اس ناول میں محبت ہی کو موت کی طرف کھلنے والی کھڑکی میں کھڑے دیکھے کر میرے پورے بدن پر کچپی طاری ہو جاتی ہے کیونکہ میں اس کے سے متفق ہوں کہ ہر لکھنے والا اپنے مشاہدات، تجربات، شعور اور لا شعور ہی کو لکھتا ہے اور پیچ میں نہ چاہتے ہوئے بھی اپنی جلت کو رکھتا چلا جاتا ہے۔ ایسے میں مجھے وہ شخص یاد آتا ہے جو ”گریا کی آنکھ سے شر کو دیکھو“ کے پہلے افسانے میں موت کی کھڑکی سے باہر جھائک رہا تھا۔ اس کے ساتھ ہی میرے لرزتے بدن پر نہی کا درورہ پڑتا ہے حتیٰ کہ آنکھیں اسی کہانی کی لڑکی کے شفاف آنسو مستعار لے لیتی ہیں۔

ہنسی مجھے اپنے بہت پہلے کے صریح بے ذوق فانہ اندازے پر چھوٹتی ہے۔ میں نے جس کردار کے پوسٹ میں مصنف کو تلاش کیا تھا، وہ تو وہاں تھا ہی نہیں۔۔۔ تب میرا دھیان موت کی طرف کھلنے والی کھڑکی کی سمت ہو جاتا ہے اور وہاں وہ خوف زدہ شخص نظر آتا ہے جو خود ہی اپنی تخلیقی موت کو جرم جرم پر رہا ہوتا ہے۔ یہ دیکھ کر اتنے شدید صدمے سے دوچار ہوتا ہوں کہ میں آنکھوں سے امنڈتے آنسوؤں سے اپنا دامن بھگولیتا ہوں۔

## اشرف شاد کا ناول بے وطن

حال ہی میں ایک مضمون نظر سے گزرا ہے جس میں The Black Swan کی کردار اس پچاس سالہ بڑھیا کا تذکرہ کیا گیا ہے جو ایک امریکی نوجوان پر مرمتی ہے۔ یہٹ کی خوبیوں سے اس حد تک متاثر کرتی ہے کہ وہ ایک ناقابل یقین تجربے سے گزرتی ہے یعنی یہ کہ اسے حیض ایک بار پھر جاری ہو جاتا ہے۔ مضمون نگار کا خیال ہے کہ یہ تجربہ اپنے آپ میں کتنا مہم ہے سمجھا جاسکتا ہے۔ اور یہ کہ خاتون کو حیض نہیں آیا تھا اسے تو کینسر تھا جسے وہ بدن پنج چھپائے پھرتی تھی جواب رئے لگا تھا۔ یہیں مضمون نگار نے جو گمان قائم کیا تھا وہ بھی سن لیجئے، کہتے ہیں کہ ۔۔۔۔۔ "اردو میں اگر یہ ناول لکھا جاتا تو روی کی نوکری میں ڈال دیا جاتا۔۔۔۔۔"

اس بارے میں اپنی رائے محفوظ رکھتے ہوئے کہ اردو والوں کو مذکورہ ناول روی کی نوکری میں ڈالنا چاہیے یا نہیں، فاضل مضمون نگار کو یہ اطلاع دینا ہے کہ "اردو والے" اب بہت "خن شناس" ہو گئے ہیں عجیب و غریب چیزوں کو روی کی نوکری میں نہیں پھیلتے فوراً اکادی ادبیات جیسے تویی ادوارے کے حوالے کر دیتے ہیں جس کی اعلیٰ درجے کی کمیشی اپنی صوابید پر ایک لاکھ کا نقد انعام کمال شان بے اعتنائی سے پوں مرحمت فرمادیتی ہے کہ مطلق چائیوں اور ادبی تقاضوں کو ایک دوسرے پر ترجیح دینے کی بات کرنے والے دونوں انگشت بدنداں رہ جاتے ہیں یقین نہ آئے تو اشرف شاد کا "بے وطن" اٹھا کر دیکھ لیجئے، چودہ طبق روشن ہو جائیں گے۔ یہ وہ ناول ہے جسے وزیر اعظم ادبی انعام برائے سال ۱۹۹۴ء کا یوں حقدار ثہرا یا گیا ہے کہ اس کے

ساتھ اسی مرتبے کا انعام پانے والا متنصر حسین تارڑ کے ناول "رآکھ" کا اعتبار بھی مشکوک بنا دیا گیا ہے۔ "بے وطن" یقیناً "رآکھ" کا ہم پر نہیں ہے مگر کمیشی والے جب اسے بے اصرار یوں برابر لا کھڑا کرتے ہیں کہ اردو ادب کی اہم ترین صنف افسانہ نظر انداز ہو جاتا ہے تو بہر حال سوجناہی پڑتا ہے۔ دکھ تو اس امر پر ہے کہ یہ "تہمت" ان کے بخت کا مقدر ثہہری ہے جنہوں نے ساری عمر کی پر خلوص ادبی ریاضت سے احترام کا وہ مقام پایا ہے جس پر رشک ہی کیا جا سکتا ہے۔

یقین کیا جانا چاہئے کہ منصفین کی کمیشی کو چونکہ قلیل وقت میں اظہم و نثر کی بہت سی کتابیں پڑھ کر فیصلے کرنا تھے لہذا ان کی اکثریت نے سات سو تھیز صفحات پر مشتمل اس کوک شاستر نما ناول کو سرے سے پڑھا ہی نہیں ہو گا اس یقین کی بنیادی وجہ تو منصفین کا وہ ادبی قامت و قد ہے جو اعلیٰ معیار کی تخلیقات (کہ جن میں سے بعض آفاقی اعتبار بھی پائیں گے) اردو ادب کو دینے کے باعث خود بخود متعین ہو چکا ہے۔ یہ بھی ممکن ہے کہ کمیشی کے دو ایک معزز اراکین نے اس ناول کو آغاز یا انجام سے سرسری دیکھ لیا ہو گا جہاں سے وہ بڑی حد تک گوارا اور کسی حد تک قابل ستائش بھی ہو جاتا ہے۔ لیکن سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا اتنے اہم فیصلے کیلئے محض اتنا ہی کافی تھا۔

بنیادی طور پر "بے وطن" کی کہانی ایک پاکستانی نوجوان سلیم کا احوال سناتی ہے۔ وہی سلیم، جو این ای ڈی کالج سے انجینئرنگ کی ڈگری لے کر نکلا اور ایک مقامی تعمیراتی کمپنی میں سول انجینئر ہو گیا تھا مگر اپنے خالو (اور بست کچھ) صدیقی صاحب جو وزارت تعلیم میں جوانش سکرٹری اور بے فیضی کی حد تک باضمیر آدمی تھے کی ہٹ دھرم نیک نیتی کے طفیل آئشیلیا میں انجینئرنگ کی ماہر ڈگری کے دو سالہ اسکالر شپ کا مستحق تھا کہ صدیقی صاحب کو خدشہ تھا، وزیر تعلیم کا بھانجا آئشیلیا چلا گیا تو اس نے یونیورسٹی میں پاکستان کی تحریر کا سبب بن جانا تھا۔ جبکہ سلیم میاں نے پاکستان کا نام خیر سے جس طرح روشن کیا یقیناً" صدیقی صاحب جیسا ہر نیکو کار اور اصول پرست عش عش کر اٹھا ہو گا۔

سلیم کی ہمیں جو یوں کا آغاز "ایوان" سے ہوتا ہے۔۔۔ وہی ایوان جس کی آنکھیں اس کی خونخوار بیلی کے ساتھ ملتی جلتی ہیں اور جس کا بوائے فرینڈ ڈیوڈ اس کی

بی سے کم خوفناک ہے۔ مصنف اس کہانی میں پنس اور لذت ڈالنے کے لئے اپنے ذہن میں پہلے سے طے کردہ منظر کو موخر کرتے ہوئے وہی تکنیک استعمال کرتا ہے جو ایک بھارتی فلم ساز نے اپنی بدنام زمانہ فلم میں انتہا ایوب کو ساحل سمندر پر لے جا کر استعمال کی تھی۔ آئرلینڈی ثافت کی اصل جھلکیاں ذوق و شوق سے دیکھنے کے بعد سلیم کچھ یوں واپس پہنچتا ہے کہ مر مڑ کر پیچھے دیکھتا ہے۔ مصنف اس "اہم" واقعے سے کچھ اخذ کرنا بہت ضروری خیال کرتا ہے لہذا موقع ضائع کے بغیر سلیم کے بوڑھے سپروائزر کی مدد سے یہ لطیف عقدہ واکرتا ہے کہ سونگ کا سٹیوں کے بغیر ساحل پر لیٹنے کا جواز یہ ہے کہ یوں اسکے کی ڈور کا نشان بدن پر نہیں پڑتا اور دھوپ برہ راست سارے جسم کو ایک جیسا رنگ عطا کرتی ہے۔ بدن کو بد صورت بنا ڈالنے والی سفیدی لکیر سے بچنے کا اتنا عمدہ نسخہ عطا فرمائے کے بعد مصنف اسے کچھ آگے چل کرتب استعمال میں لاتا ہے جب ایوان کو وہ اس لباس میں سلیم کے سامنے لا کھڑا کرتا ہے جس میں وہ پیدا ہوئی تھی۔

لیکن ٹھہریے اس واقعے کی بابت مزید جانتے سے پہلے یہ جان لیجئے کہ مصنف باقاعدہ صاحب "نصاب" ہیں۔۔۔ کچھ اور مت سمجھنے گا "نصاب" ان کا شعری مجموعہ ہے جس کا پورے صفحے کا اشتہار کتاب کے صفحے نمبر سات سو پچھتر پر دیا گیا ہے۔ اس "نصاب" کے مندرجات ناول کے نصاب سے ملتے جلتے ہیں یا اس میں کوئی مال الگ سے باندھ رکھا ہے، کچھ کہا نہیں جا سکتا۔ تاہم اس ناول کے صفحہ نمبر ۲۵ تا ۳۸ پر موجود شاعری کی بابت یہ کہا جا سکتا ہے کہ یہ "مکال" قسم کی شاعری ہے۔ اپنی اس شاعری کو مصنف نے بار برا سڑا یسند کی جاندار آواز میں ہی ڈی پیسٹر پر کچھ یوں سنوایا ہے کہ ما جوں پر عجیب طرح کا سحر طاری ہو گیا ہے۔ حتیٰ کہ شپین کے گھونٹ سلیم کے حلق سے خود بخود اترنے لگتے ہیں۔ "ایوان" کی زپ کھلنے لگتی ہے اور اس کی اکلوتی میکسی کندھوں سے پھسل کر ایک جھنکے سے قدموں میں ڈھیر ہو جاتی ہے، نش کچھ اور بڑھتا ہے اور سلیم صاحب بھی بے خود کپڑوں سے جدا ہونے لگتے ہیں حتیٰ کہ وہ لمحہ آ جاتا ہے، جب لب بام کچھ بھی نہیں رہ جاتا ایسے میں ایوان جیسی آنکھوں والی خونی بلی کہیں سے ہمارے ہاں کے "ظالم سماج" کی طرح آتی ہے اور دو پیار کرنے والوں کے رنگ میں بھگ ڈالنے کیلئے سلیم پر جھپٹتی ہے اور اپنے توکدار پنجے اس کی

کر کے نیچے دونوں طرف کولہوں میں گاڑھ کر گوشت ادھیرتی ہے اور غائب ہو جاتی ہے۔ مصنف، جس کے بدن میں ابھی ابھی شاعر کی روح حلول کر گئی تھی، فوراً فلمی ڈرامے باز بن جاتا ہے اور نہ صرف سلیم کی خطرے پر لگی "عصمت" کو صاف بچانے جاتا ہے، خونخوار بیلی کو بھی گاڑھ کے نیچے کچلوا کر اس "نلام سماج" کو ہیشہ ہمیشہ کے لئے عبرت کا نشان بنا دالتا ہے۔

مصنف نے اپنے ناول میں جنسی سطح پر انسانی تذلیل کے لئے فقط آسرو دیلیا کا منظر نامہ ہی کافی خیال نہیں کیا وہ مقامی لوگوں کو بھی اس "کار خاص" میں مصروف دکھانے کا پورا پورا اہتمام کرتا ہے۔ اس "اعلیٰ مقصد" کی تکمیل کے لئے ایک عجیب و غریب کردار رفیہ بٹ جورنی نے ممزضتائے بن گئی تھی، کو ناول میں داخل کرتا ہے، جو عورت کی رسوانی کا اعلیٰ شہکار ثابت ہوتی ہے جالانکہ اس کا انجام شاندار بنانے کے بہت جتن کئے گئے ہیں۔ ممزضتائے کے پائے کا ایک اور بے غیرت کردار مسٹر اختر چنانے کی صورت تخلیق پاتا ہے۔ یہ دونوں مل کر ایسا کاروبار کرتے ہیں جو عام زندگی میں شاید ہی اس انداز سے ممکن ہو جس انداز سے مصنف کے "ذہن رسما" نے ممکن دکھا دیا ہے۔ دونوں شادی کرنے اور فیملی بڑھانے پر یقین نہیں رکھتے۔ یاد رہے ممزضتائے کا بدفنی سطح پر کردار ایوان کے کردار سے مختلف نہیں ہے۔ بس فرق ہے تو اتنا کہ ایوان اپنا شغل ڈیوڈ اور سلیم جیسے لوگوں سے فرماتی ہے جبکہ ممزضتائے نیلامی میں بولی لگانے اور ہمارا جیت لینے والے بھرپور کے شیخ علی، اپنی فریہ یوی کو عباسی جیسے بخ پی اے کی تحویل میں دے کر اس کی راہ دیکھنے والے یورکرٹ مسٹر قریشی یا پھر اسی جیسے یوروکریٹوں کے ہاتھوں گڑھوں میں گرنے والے اور ان ہی کی مدد سے گڑھوں سے نکلنے والے وزیروں کے لئے کھلتی اور کھلتی چلی جاتی تھی کہ اس طرح مسٹر اور ممزضتائے کو ٹھیکے عطا ہوتے تھے۔

مصنف اس قصے میں مقدور بھر جنس لذیذ ڈال کر اسے خوب لین دار بنا دیتا ہے۔ یکایک مصنف کو خیال گزرتا ہے کہ اس سارے وقوعے کا سلسلہ ناول کے نام نہاد مرکزی کردار سلیم سے نہیں ہے۔ تعلق جوڑنے کی خاطر وہ سائزہ کے ذریعے یہ اہتمام کرتا ہے کہ فلمی انداز میں اس کے ہاتھوں اس کا شکنی مزاج بڈھا شیطان شوہر اکرم بٹ قتل کروا دالتا ہے۔ سائزہ وہی ہے جو آگے چل کر سلیم کی بیوی بنتی ہے اس

قتل کی خوب خوب تشریف کا اہتمام کر دیا جاتا ہے۔ حتیٰ کہ اس قتل کی خبر مزچتا۔  
تک پہنچائی جاتی ہے۔ اس کے بعد قلم کا سین یوں چلتا ہے کہ مزچتا۔ اپنے امریکی  
سیکرٹری کے ساتھ شیخ علی کے عطا کردہ ذاتی طیارے میں پاکستانی جیکی اوناں س بن کر  
آئشیلیا پہنچتی ہے اور اکرم بٹ کی لاش پھٹھی ہوئی بیٹی بن کر وصول کرتی ہے۔

کہانی ایسے ہی چیزیں، لذیذ، لٹائے اور یہاں واقعات کے بکھراو کا مجموعہ ہے۔

سلیم اور مزچتا کے بیچ شاید تعلق ڈھونڈنے کی ضرورت مصنف کو یوں محسوس  
ہوئی کہ ناول کا بہت سا حصہ انہیں کے تذکرے نے لے لیا تھا اور یوں لگنے لگا تھا کہ  
اس سارے بلے کے بیچ بھی کچھ گم ہوتا جا رہا ہے۔ آگے چل کر مصنف کرواروں کے  
بیچ تعلق ڈھونڈنے کے اس تردود کو بھی ایک کار فضول جان کر فقط واقعات کا گوڑا  
کر کر اکٹھا کرنے پر اکتفا کرتا ہے کہ یہ ایسا نسخہ خاص ہے جس سے ناول کے صفحات  
مسلسل بڑھتے چلے جاتے ہیں۔

سارہ، نعیم اور غزالہ اس ناول کے خوب صورت کروار بن سکتے تھے بارہ:  
ایندھریو اور جارجیا کی کہانی بھی وہ روپ وہار سکتی تھی کہ ازیں کمک دلوں کے بیچ مجموعہ  
جاتی۔ مگر اولذ کر کرواروں کے اروگرو اس قدر جھاڑ جھنکار ہے کہ ان تک تکمیل طور  
پر پہنچنے سے پہلے ہی قارئی کا سانس پھونٹنے لگتا ہے جبکہ موخر الذکر کرواروں کی کہانی کہ  
ناول کی مجموعی کہانی سے جڑنے کا کوئی جواز فراہم نہیں کیا گیا اور اتنا ہی کافی جانا گیا  
ہے کہ سلیم اس عرصے میں کہ جب وہ غیر قانونی تھا اور پولیس سے چھپتا پھرنا تھا ان  
کے ہاں کچھ عرصے کے لئے رہا تھا۔ بونی سلیم وہاں سے پہنچتا ہے ناول کی کہانی  
بھی پیچھے مڑ کر نہیں دیکھتی اور سب کچھ فراموش کر ڈالتی ہے۔ کہانی سلیم کی انگلی  
تھا بے اس کے ساتھ ساتھ چلتی رہتی تو بھی اس طرز عمل کا جواز ڈھونڈا جا سکتا تھا مگر  
اس ناول کی کہانی تو بیسوائی کی طرح ہے آنکھیں پھیرنے والی۔ اسلام آباد سے سڑنی،  
ملتان، کویت، کینیزا اور ملبوون میں ماری ماری پھرنے والی یہ کہانی کہیں تو بے غیرت  
جادو اور اس کے چیلوں کے ذریعے ایک ماں نوری کے بدن کو مسلسل رسوا کرتی ہے  
اور کہیں ظہور بیدل کے اس عشق کے شغل کا قصہ چھیرتی ہے جو موصوف نے اپنی  
حالہ زاد سے چار سال کی عمر میں فرمایا تھا یا پھر نکاح سے پہلے عاصمہ کی عصمت کو حیدر  
آباد کے ریٹ ہاؤس میں تار تار ہوتے دکھاتی ہے۔ عجیب کہانی ہے کہ کہیں بھی جس

کے بیان کا کوئی موقع ضائع نہیں جانے دیتی۔ یہ بیان چاہے جاوید کی بے وفا یوں نبیلہ کا ہو یا اس کی بمن نہ رین کا۔ دو لڑیں گوریوں لیزا اور الین کا ہو یا پھر نتاشا کا۔ بڑے اہتمام سے اجسام سے کپڑے الگ ہوتے ہیں، لذت کی پھوار برستی ہے اور جب مصنف سیراب ہو جاتا ہے تو اگلا معرکہ سر کرنے کو نکل کھرا ہوتا ہے۔ اس طرز عمل نے اس تحریر کو ادبی توکیا اس صحافیانہ معیار سے بھی بہت نیچے گرا دیا ہے جسے مصنف نے اپنے سامنے رکھ کر یہ تحریر لکھنے کا ارادہ باندھا تھا۔

اعتراف کیا جانا چاہئے کہ لگ بھگ پونے آٹھ سو صفحات کے اس ناول میں ایسے کردار اور ایسی کہانیوں کا مواد موجود ہے جس سے اعلیٰ درجے کا ایک یا ایک سے زائد ناول بخوبی لکھے جاسکتے تھے مگر مصنف کا طرز عمل اس کسار جیسا رہا ہے جو بہت سی عمدہ مٹی اور ہرا دھر سے اکٹھی کرتا ہے، اسے محنت سے گوندھتا ہے اور پھر ساری کی ساری محض ایک برشن پر اس خوف سے تھوپتا چلا جاتا ہے کہ کہیں محنت سے گوندھی جانے والی مٹی نیچ کر ضائع نہ ہو جائے۔

صحافی اور ادیب کے نیچ یہی فرق ہوتا ہے کہ ایک تو واقعات جمع کرتا چلا جاتا ہے جبکہ دوسرا ان میں سے چھانٹ پھٹک کر ایک ایسی نامیاتی وحدت تلاش کرتا ہے جس کی وجہ سے زندگی (جو بظاہر کئی پھٹنی نظر آتی ہے) ایک مریوط اور پراثر فن پارے میں ڈھل جاتی ہے۔ اشرف شاد عام زندگی میں ایک صحافی ہے۔ یہ ناول اس نے (بقول خود اس کے) ادیب بن کر لکھنے کی کوشش بھی نہیں کی ہے مگر مدعاً ست گواہ، چست کے مصدق اسے ادب کا اعلیٰ انعام دے کر نہ جانے سمجھیدہ ادب تخلیق کرنے والوں کو کیا سبق دیا گیا ہے۔ کیا اب یہ سمجھ لیا جانا چاہئے کہ ادب کے قومی ادارے بھی طے شدہ مجموعی قومی پالیسی کے پابند نہیں رہے اور یہ کہ بس یہی وہ ادب کا اعلیٰ معیار ہے جو آنے والے برسوں میں معتبر اور لاکن تحسین ٹھہرے گا۔

ایسے میں مجھے ڈاکٹر آفیبل احمد کی ادب ۱۹۹۶ء کا "خاکے" کی صنف کیلئے مخصوص انعام پانے والی "مضافاً" کی کتاب "بیاد صحبت نازک خیالاں" کے پہلے طویل مضمون میں درج فورسٹر کا ایک فرمودہ نقل کرنے کی اجازت دیجئے" فرماتے ہیں

:-  
"اگر مجھے اپنے ملک سے بے وفائی اور اپنے دوست سے بے وفائی کے

درمیان کشاش کا سامنا کرنا پڑے تو میں یہ چاہوں گا کہ میں دوست کے مقابلے میں ملک سے بے وفائی کر سکوں"

(ص-۱۹)

اسی مضمون میں آگے چل کر فورسٹرنے ڈاکٹر آفتاب احمد کو انگلستان میں ادبی جمود کی یہ وجہ بتائی تھی کہ :-

"آج کل کے زمانے میں ہرنے لکھنے والے کیلئے اپنے قارئین کی جماعت پیدا کرنا بہت دشوار ہو گیا ہے"

(ص-۳۲)

یوں محسوس ہوتا ہے کہ پہلے "فورسٹریائی فارمولے" میں "ملک" کے لفظ کو "ادب" سے بدل لیا گیا ہے جبکہ دوسرا فورسٹریائی فارمولہ سمندر پار بننے والے ادبیوں نے اپنی "وقت بازو" سے غلط ثابت کر دیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اشرف شاد جیسے نے لکھنے والے "بے وطن" کو اس وطن میں قاری نہ سی "قدردان دوست" نصیب ہو گئے ہیں جو تعلق پر بہت کچھ قربان کرنے کا حوصلہ رکھتے ہیں۔

مجھے ان قابل احترام ادبیوں سے کہ جو ہمارے لئے روشنی کا میثار ہیں نہایت ادب سے بس اتنا پوچھنا ہے کہ آخر وہ کیا پیغام ہے جو ایسے گھٹیا ناول کے لئے اعلیٰ ترین انعام کی سفارش کے ذریعے نئی نسل کو دیا جا رہا ہے؟ ۔۔۔ اور یہ جو پروفیسر سحرانصاری کا اسی ناول کے دیباچے میں یہ کہنا ہے کہ ۔۔۔ "اردو میں بڑے ناول تو کیا اچھے ناولوں کا بھی اچھا خاصا کال ہے ۔۔۔" اس "اچھے خاصے کال" کا سبب ادب کے لئے ہمارا وہ غیر سمجھیدہ رویہ نہیں ہے جسے ہم خلوص کے ساتھ اس لئے اپنائے ہوئے ہیں کہ ہم اپنے ذاتی تعلقات کے آبگینوں کو سمجھیں نہیں لگنے دینا چاہتے۔ سوال یہ ہے کہ کیا اس رویے سے مطلق سچائیوں اور ادب کی اعلیٰ اقدار کو سمجھیں نہیں لگ رہی اور کیا ہمارا طرز عمل ادبی تحریروں میں جمود اور زوال کا باعث نہیں بن رہا۔



نال میں آپ جس حقیقت سے دوچار ہوتے ہیں وہ اصل زندگی کی  
حقیقت سے مختلف ہوتی ہے اگرچہ اس کی جڑیں اسی میں ہو۔  
(اگر نیل گار سیا مار کیز)

## وہندلے کوس، ایک مطالعہ

ہم ادبیوں اور شاعروں کے بارے میں ایک کژواج یہ ہے کہ ہماری یوبیاں ہم سے سدا ناخوش رہتی ہیں۔ انہیں شکوہ رہتا ہے کہ زندگی کے بارے میں ہمارا روایہ حقیقت پسندانہ نہیں بلکہ لاابالی ہوتا ہے۔ جو خواتین عمدہ شعری ذوق رکھتی ہیں ان کے شوہروں کی انسیت کا اندازہ شوپن ہار کے والد کی بے بی سے لگا لجھے جس نے حالات سے دل گرفتہ ہو کر خود کشی کر لی تھی۔ شوپن ہار کی ماں صاف سترہ ادبی ذوق رکھتی تھی اس کے ادبیوں سے بڑے دوستانہ مراسم تھے۔ لاابالی ہونے کے باعث اپنے بیٹھے سے کوئی لگاؤ نہ رکھتی تھی۔ شوپن ہار کھلی آنکھوں سے یہ سب کچھ نہ دیکھے سکا اور اپنی زندگی ہی ہار دی۔ باپ کی بے وقت موت اور ماں کی بے التفائقی نے شوپن ہار کو زندگی سے تنفر کر دیا اور وہ یہ رائے قائم کرنے پر مجبور ہو گیا کہ

”زندگی آلام کی جڑ ہے مگر اس کے باوجود زندگی میں خواہشات کی تکمیل کے لئے جدوجہد کا عمل جاری ہے بالکل اسی طرح جیسے ہم پھونکوں سے صابن کے بلبلے بناتے ہیں انہیں بڑے سے بڑا بناتے ہیں حالانکہ ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ انہیں پھٹ کر فضا میں تخلیل ہو جانا ہے“

ارشد چمال کے ناول ”وہندلے کوس“ کے مطالعے کے بعد زندگی مجھے صابن سے بنائے جانے والے ایسے ہی بلبلوں کی طرح محسوس ہوئی خوب صورت، شفاف

رنگین مگر بالآخر پھٹ جانے کے لئے ہوس کی ہوا سے پھیلتی اور پھولتی ہوئی۔ دوسری اہم بات جو دراصل پہلی بات کا ہی تمدیدی جملہ ہے کہ اس ناول کا بنیادی موضوع انسان ہے۔ وہی انسان جو اجتماعی رویوں کے تسلسل کے زیر اثر تنکیل پانے والی روایت، جو آخر کار تمذبی اور ثقافتی جبر کا روپ دھار چکی ہے، کے آہنی شکنبوں میں جکڑا ہوا ہے۔ تمذبی اور ثقافتی جبر بھی ایک سطح پر اگر ایک باطل خدا کا روپ دھار لیتا ہے۔ اس سے انکار بعض اوقات پوری روایت، تمذبی اور ثقافتی رویوں سے انکار اور محض فرد یعنی انسان کا شخصی سطح پر اقرار ہوتا ہے۔ یوں باقی سب کچھ غیر اہم ہو جاتا ہے۔ یہ راستہ دراصل مروجہ رویوں کے مقابل کفر کا راستہ ہوتا ہے۔ معاشرے کی معلوم سچائی سے انکار، انسانوں کے چھوٹا بڑا ہونے کے پیانوں سے انکار، خوب صورتی کو پر کھنے والے نااسب سے انکار، اس روشنی سے انکار جو باطن کو تاریک کرتی ہے، اس معنی سے انکار جو دراصل الجھاؤ ہے۔ فقط انسان اور انسان کا اقرار۔ ارشد چمال نے اپنے ناول کے لئے اس قدر واضح مگر Absolute موضوع چن کر کم از کم مجھے حیرت میں ڈال دیا ہے۔ ایسے عد میں جب انسان خود متروک ہوتا جا رہا ہے۔ وہ سارے اوصاف اور اجزا، جو انسان کی تکمیل کا باعث بن سکتے ہیں لایعنی ہو چکے ہیں۔ آج کا عہد تو حقیقت کا نہیں قبضے اور قوت کا عہد ہے۔ ہم انسانی رویوں کی مثل حقیقت کو ساری کھینوں، کھنوں اور خرسوں کے درست درست اندر راجات سمیت انھائے پھرس اور چاہے ہمارے لہوں پر شجروں کے عکس بہت غیر مبہم، واضح صاف، مصدقہ اور اصلی کیوں نہ ہوں، حق پر وہی ہے جس کے پاس قوت یعنی Power اور موقع پر قبضہ یعنی Physical Possession کی گرداؤری ہے۔

Power اور Possession کی اس سوائی نے جس انسان کی تکفیر کی ہے اس کا ایک رخ ”دھن لے کوں“ میں سانوں کی صورت میں سامنے آتا ہے۔ سانوں ایک جواں جسم کا نام ہے۔ رنگت میں جلنے ہوئے تابنے جیسا مگر خوبیوں میں تازہ شکار کی ہوئی مچھلی کی طرح، چکنے موٹے اور بھدے نقوش والی دھرتی کی اصل بیٹی سانوں، صدیوں سے جنسی اور جسمانی احتیصال کا شکار ہونے والے انسان کی علامت، جس کے لئے تمذب کی ہزاروں سالوں پر مشتمل ترقی کے پاس کچھ نہیں ہوتا۔ سانوں کے جس کا مقدار فقط زندگی کی کالی زدہ بے رحم جھیل کی دلدل میں دھنس جانا ہوتا ہے۔

وقت کا کوئی شہباز ہمت کر کے اگر کمیں کچھ دیر کے لئے اس جھیل کی تھے سے نکال بھی لاتا ہے تو وہ فقط دل سے باہر اتنی دیر رکھ پاتا ہے جتنی دیر ایک جوان گر کر سبھ صورت بدن کی لذت ایک خوب صورت بدن میں خہر سکتی ہے جسے ارشد چمال نے کائی زدہ پھر سے نگے پاؤں پھلنے کے باعث رگوں میں اٹھنے والی لہر سے تعبیر دی ہے۔

”وہندلے کوس“ کے کرواروں کا مطالعہ فی الحال میرے پیش نظر نہیں ہے بلکہ ناول میں زیر بحث آنے والے مجموعی رویوں پر بات کرنا چاہتا ہوں۔

اختشام حسین نے اتحہ ناولوں میں ادب کی تخلیقی قوت اس نقطے کو قرار دیا تھا جہاں فلسفی اور ماہر سائنس دان ہی پہنچ سکتے ہیں۔ تاہم میرا ذاتی خیال قدرے مختلف ہے۔ اپنی بات کرنے سے پہلے محمد حسن عسکری نے جو کہا وہ سنانا چاہتا ہوں۔ فرماتے ہیں۔

”ناول زندگی کی تفتیش، اس کی معنویت کی تلاش اور حیات و کائنات کی تعبیر و تفسیر ہے“

حسن عسکری کی بات مجھے سونی صد تسلیم ہے جب ناول زندگی اور کائنات کے مشترکہ علاقوں کی تفہیم کے وظیفے کا نام نہ رہتا ہے تو یہ کیسے ممکن ہے کہ یہ کٹھن کام مخف سائنس یا پھر مخف فلسفے کی کسی نقطہ آفرینی سے ممکن ہو پائے۔ میں سمجھتا ہوں کہ کسی اختصاصی علم کی بجائے بہت سے علوم اور ایقانات کے تھوڑے تھوڑے اہم ترین ہے، کہ جسے ہم ان کے کل کا مرکزہ یا پھر جو ہر بھی کہہ سکتے ہیں، پر دسترس رکھتا ہو۔

ارشد چمال کے ناول کے اندر بھی زندگی کے بارے میں مختلف علوم اور ایقانات کے زیر اثر ترویج پانے والے فنون اور نظریات کا مطالعہ انتہائی باریک بنی اور عرق ریزی سے مگر درست درست کیا گیا ہے۔ ہمارے ہاں ناول نگاروں کے اندر پچھلے کچھ عرصے سے یہ روشن چل نکلی ہے کہ وہ مختلف شعبوں کے بارے میں اپنے کچھ پکے علم اور ناکمل مشاہدے کی بناء پر بہت کچھ کہہ دینا چاہتے ہیں۔ جس کا نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ وہ اس کوشش میں کئی واقعاتی اور فکری تضادات میں الجھ کر رہ جاتے ہیں۔ ارشد چمال کے ہاں زندگی کی جن جمات کا تجویزیہ اور مطالعہ ملتا ہے ان میں وہ اپنا

ایک واضح نقطہ نظر پیش کرتا نظر آتا ہے۔ وہ شکار پر بات کرنا ہے تو شکار اور شکاری کی پوری نفیات سامنے لا رکھتا ہے۔ صحراء کا منظر دکھاتا ہے تو ریت اڑنے لگتی ہے، راستے معدوم ہوتے چلے جاتے ہیں، تپتی ریت میں چوہے ایسے بلوں میں گھس رہے ہوتے ہیں جن کے منہ بند ہو جاتے ہیں۔ وہ فن مصوری پر بات کرنا ہے تو مونالیزا مسکرا دیتی ہے اور سیکلو کی بند کلی کی طرح پورا موضوع پورٹریٹ ہو جاتا ہے۔ غرض سیاست، مارشل لائی جمیوریت، نام نہاد تہذیب لایعنی ثقافت اور زندگی کے کئے دوسرے پہلوؤں پر ایک بھرپور تبصرہ کرتا ہے۔ بہت سے مقامات پر فکری سطح پر اختلاف ہو سکتا ہے مگر میں سمجھتا ہوں کہ اس نے اپنے ذاتی نقطہ نظر کو جس فنکارانہ چاہکدستی سے ناول کے بیانے میں سودا دیا ہے اس سے اس کی اپنے نقطہ نظر سے کچی وابستگی ظاہر ہوتی ہے اور کچی وابستگی ہی کسی فن پارے میں تلازمه خیال کے وصف کو داخل کرتی ہے۔

ناول کا موضوع اور فکری و فنی برداشت کی عمومی بنیاد ارشد چھال نے Spritual

اورو ego self پر کم کم مگر family self Material self Social self پر Pure self زیادہ رکھی ہے۔ دھنڈلے کوں کے کرواروں کا نفسی مطالعہ اس کے کرواروں کے تین یہجانی رخ سامنے لاتا ہے۔ وہی تین رخ جو والیں نے ہیرٹ لین کے ہسپتال میں لگ بھگ دو سو بچوں کے مطالعے کے بعد اخذ کئے تھے یعنی غصہ، خوف اور محبت۔ کسی بھی کروار کا تجزیہ کریں کہیں کچھ اور یہ جانات کا مشاہدہ بھی کیا جا سکتا ہے جن میں ظاہر ہوتا ہے۔ تاہم کہیں کہیں کچھ اور یہ جانات کا مشاہدہ بھی کیا جا سکتا ہے جن میں ذہنی کوفت اور مروعہ بیت کے تحت باطنی دباؤ قابل ذکر ہیں جبکہ اس کے کرواروں میں نخوت، شرمیلا پن، حسد اور شرمندگی جیسے یہ جانات خال خال ظہور پذیر ہوتے ہیں۔ اس جست سے مطالعہ کے دوران میں کہ جو عموماً ادبی تحریروں میں Introspection منزد ہے اس جست سے مطالعہ کے دوران میں کہ جو عموماً ادبی تحریروں میں Extrospection منزد ہے۔

ارشد چھال کے سمت رو بیانے کی بنیادی وجہ جو میں سمجھ پایا ہوں وہ اس کا زندگی کے بارے میں موضوعی سے زیادہ معروضی مشاہدے کا رویہ ہی ہے۔ ہر عمل جو

ہو رہا ہے اور جیسے ہو رہا ہے اس کی مکمل وضاحت۔ تاہم ناول میں تحسات اگرچہ زیادہ تر خارجی مہیج پر انخمار کرتے ہیں اور ہمارے لئے اور اس کی گیرائی میں وسعت کا سبب بنتے ہیں ساتھ ہی ساتھ کچھ زیادہ کم تر سطح پر ہی سی داخلی شعور سے بھی تعلق جوڑ لیتے ہیں یہ اور اس کی گیرائی اور احساس کی گیرائی انسانی روح کی خوبیت کی تلاش کا سفر بن جاتا ہے۔ عوہ، ساحر، متن آغا، شباز خان، زارا اور کہیں کہیں فرجام کے حوالے سے، جہاں جہاں انسانی روح کی اسی Duality اور Sex drive Intellect کے بیچ تصادم یا پھر کشمکش ہوتی ہے، کے مقام آتے ہیں، ناول نفسی سطح پر بت سے روزن کھوتا ہے۔ ایسے روزن کہ جن سے نی تفہیم کی دھنک رنگ کریں ایک نیا مظہر نامہ اجال دیتی ہیں۔

کاشف کی صورت میں ایک انتہائی قابل نفرت کردار ناول کے وسط میں نمودار ہوتا ہے اور ناول کے آخری چوتھائی سے پہلے غائب ہو جاتا ہے مگر یوں اہم بن جاتا ہے کہ وہ اس ناول کے فکری کل کے خدوخال واضح کرنے کا باعث بنتا ہے۔ اگرچہ میں اس فکری کل سے مکمل متفق نہیں ہوں کہ ماضی کی مکمل تکفیر کے معنی قطعاً حال کا مکمل اقرار نہیں ہے۔ سائنس دان حال کے دورانئے کو تو محض تین یکنڈ سے زیادہ کا عرصہ قرار نہیں دیتے جبکہ مستقبل ایک خواب کے سوا کچھ نہیں ہوتا جبکہ ماضی ایک ٹھوس حقیقت ہوتی ہے۔ ایسی ٹھوس حقیقت جو چاہے راجگی کی طرح اندر سے ٹوٹ پھوٹ کا شکار ہو چکی ہو مگر اسے نیستی کا حصہ بننے میں بھر حال، حال کے مقابلے میں طویل دورانیہ درکار ہوتا ہے، اتنا طویل عرصہ کہ اس کے مقابلہ حال کا دورانیہ کوئی وقت نہیں رکھتا۔

ایک اور بات جو پورے ناول کے دوران مجھے واضح طور پر نظر آئی کہ ارشد چمال بنیادی طور پر Pragmatist ہے ایسا عملیت پسند جو نہ تو قتوطی ہے اور نہ ہی رجائی۔ وہ ان دونوں کے بیچ کہیں ہے نہ آپ میلورزم (Meliorism) کی میثمت بھی کہہ سکتے ہیں یہی وجہ ہے کہ اس کا ناول "کیا ہے" کی بحث کرتا ہے اور "کیوں ہے؟" کے لئے محض ہمارے سامنے، ہمارے اپنے ذہنی مائنر کی سکرین پر Icon بناتا ہے جو ہماری اپنی ذہنی سرفٹ استعداد کے مطابق ایک نئے جہاں معنی کی نئی نئی "Windows" کھول سکتا ہے انہی میں سے چند Icon آپ کی نذر کر کے اجازت چاہتا

ہوں۔

” میں محبت کو ایک ایسا شفاف جذبہ سمجھتا ہوں جسے سامنی قسم کی استدلالی گفتگو گدلا کر دیتی ہے۔ ”

” ہمدردی تو دو فریقوں کے درمیان ایک دھوکہ ہے جس کا اپنا کوئی وجود نہیں۔ ”

” انسانی عقیدت کا سفریوں شروع ہوا کہ جسے وہ پانیں سکا اس کی پوجا شروع کر دی۔ ”

” تہذیب شاید ہر انسان کی اپنی مرضی اور خوشی سے کام کرنے ہی کا نام ہے۔ ”

” جلت جب وحشت کا روپ دھارتی ہے تو زندگی میں نفرت کا زہر بھردیتی ہے اور جب غم سمنے کا ڈھنگ آ جاتا ہے تو آدمی فنکار بن جاتا ہے۔ ”

اور یقین جانئے ارشد چمال کو غم سمنے کا ڈھنگ آگیا ہے۔

(۱۹۹۸ء)

## دل اک بند کلی

میلان کنڈیرا نے THE ART OF NOVEL میں ایک کہاوت یوں نقل کی

ہے

”انسان سوچتا ہے اور خدا مسکراتا ہے“

”کنڈیرا اپنی اس سوچ پر سرت کا اظہار کرتا ہے کہ ناول کافن دنیا میں خدائی آرزو کی بازگشت کے طور پر وجود پذیر ہوا ہے۔ خدا انسان پر کیوں مسکراتا ہے اس لئے کہ انسان سوچتا ہے لیکن سوچنے کے عمل کے دوران حقیقت اس کی گرفت سے نکل جاتی ہے انسان جوں جوں سوچتا ہے دوسرے انسانوں سے اس کے خیالات مختلف ہوتے جاتے ہیں۔ مقصود الہی شیخ کہ جن کے میں اب تک افسانے پڑھتا آیا تھا“ کا پہلا ناول ”دل اک بند کلی“ پڑھا تو نہ جانے کیوں دھیان کی دیواروں سے خدائی تھیسے کی بازگشت مسلسل نکراتی محسوس ہوتی ہے۔ ڈاکٹر محمد علی صدیقی نے کہہ دیا:-

”معلوم ہوتا ہے کہ مقصود اہلی شیخ نے کسی اہم نام کو اپنے لئے بطور

ماڈل نہیں چنا وہ جس طرح دیکھتے ہیں محسوس کرتے ہیں بیان کر دیتے

ہیں۔“

میں ان سطروں کو بار بار پڑھتا ہوں اور تھیسے کی بازگشت شدید ہوتی جاتی ہے۔

ف۔ س اعجاز کا کہنا ہے:-

”ناول اک بند کلی“ میں جس اور مادے کے ساتھ ساتھ آدمی کے تجربات لا عینت پر ختم ہوتے ہیں جب کہ آدمی محض فطرت کا ایک تجربہ ہے فطرت اس سے سرشاری حاصل کرتی ہے۔

قیمۃ اور اس کی بازگشت اب یقیناً آپ تک بھی پہنچ رہی ہو گی۔

مادے اور جس کا تذکرہ چل نکلا ہے تو کچھ زندگی کا ذکر بھی ہو جائے کہ ان کے ساتھ زندگی لازم و ملزم ثہرتی ہے... مگر زندگی خود کیا ہے؟ سارہ تکی زبانی ایک تینگ سی بات بھی سن لیں۔

”زندگی چکنے والی غلاظت ہے جو بتے بتے جم گئی ہے۔“

خدا تعالیٰ قسموں کے نیچے بہت نیچے زندگی کی غلاظت میں لمحزی سعدیہ وہ بنیادی کردار ہے جس کے گرد پورے ناول کا تانا بانا بنا گیا ہے۔ کہیں کہیں یہ کردار جنسی تعلقات کے ویلے سے انسانی مراسم کی تفہیم کا باعث بنتا ہے اور کہیں کہیں اپنے غیر فطری رد عمل کے باعث الجھاتا چلا جاتا ہے۔

ایک باغی لڑکی جو اپنا سب کچھ بچ کر خود کو ایک نئی تہذیب کی تند و تیز لمبواں کے تقریباً حوالے ہی کر دیتی ہے۔ کے معاشرتی پس منظر کی وہ اصل تصویر سامنے نہیں آتی جو اسے باغی بناتی ہے۔ فیروز کا رویہ بھی غیر فطری لگتا ہے مگر مظرا اور سعدیہ کے بچ جو تعلق ہے اس نے ناول کو اس قابل بنا دیا ہے کہ وہ وقت کی دھول سے محفوظ رہ سکے۔ شاید اس ناول کے یہی دو بنیادی کردار ہیں جو فطرت کے قیمے کی زد پر ہیں۔

فرینک کا پدنے کما تھا۔

”انسان ایک بے معنی کائنات میں آتا ہے اور اپنے پر اسرار شعور کے طفیل اسے رہنے کے قابل بنا دیتا ہے۔“

سعدیہ کی ساری جدوجہد اصل اس بے معنی کائنات کو رہنے کے قابل بنانے کا عمل نظر آتی ہے لیکن یوں محسوس ہوتا ہے یہ کردار یا اس کردار کو آگے بڑھانے والے سارے کردار یک رخی کمانی سے آگے نہیں بڑھتے۔ گویا ناول نگارنے ایسا کیمرو اٹھا رکھا ہے جس میں روم لیز لگے ہوئے ہیں وہ جس کی چاہتا ہے تصویر بنا دیتا ہے

قریب سے..... بہت قریب سے یوں کہ جلد کے مسام تک نظر آنے لگتے ہیں مگر اسی لمحے وہ سارا منظر نامہ فریم کے اوہرا ادھر سے کٹ کٹا کر غائب ہو جاتا ہے، جو ہوتا تو اپنے گردے رنگوں سے تصویر کی معنویت کو اور زیادہ وسیع، گھبیر اور اثر انگیز بناتا۔ میں سمجھتا ہوں کہ حقیقت کا Graphic Disclosure کسی بھی فن پارے کے آفاقی اثرات اس کے موضوعی اور معروضی عناصر کے درمیان ربط کی صورت میں ہی ظہور پذیر ہو سکتے ہیں۔ میں اپنی بات واضح کرنے کیلئے اس کتاب کا حوالہ دینا چاہوں گا جو 1962ء میں ماں کو سے شائع ہوئی تھی کتاب کا نام STUDY OF SIGN SYSTEMS ہے اس کتاب کے صفحہ نمبر ۱۲۵ پر

(B.USPENSKY) بی اپنی کیا ہے کہ:-

”کسی فنی تخلیق کو ایسے متن یعنی Text کے طور پر دیکھا جاسکتا ہے جو علامت پر مشتمل ہے اور ہر شخص اس سے اپنے اپنے انداز کے معنی اخذ کر سکتا ہے۔“

(امکانات)

ممکن ہے کہ آپ بی اپنی کی اس بات سے متفق نہ ہوں۔ میں بھی کلی طور پر اس خیال کا ہم نوا نہیں ہوں مگر میری دیانت دارانہ رائے یہ ہے کہ فن پارے کے اندر کم از کم دو جھیں ضرور ہونی چاہیں۔ یہ اوپری اور زیریں سطح ہو یا باطنی اور خارجی، شخصی اور معاشرتی سطح ہو یا انفرادی اور اجتماعی۔ دو سطحوں پر فن پارے کی تفسیم فن پارے کی عمر کو طوالت بخشتی ہے۔ باوجود یہکہ مقصود الہی شیخ نے معاشرتی پس منظر ابھارنے والے سارے کرداروں کے محض خاکے بنائے ہیں اور آگے بڑھتے چلے گئے ہیں مگر پھر بھی جو اک ادھوری تصویر بنتی ہے اس میں ناول کے بنیادی تنازع کو سمجھنے میں کوئی دقت محسوس نہیں ہوتی۔

ناول نگار کا بنیادی موضوع انسان کی جلت ہے خصوصاً ”ناول میں جنس کے اثرات کا مطالعہ ملتا ہے۔ انسان جو بنیادی طور پر فطرت پر قدرت رکھتا ہے یہاں جنس کے ہاتھوں میں کھلوٹا بن جاتا ہے چودھری جمال اور ہیڈ مسٹریں گل بانو کماندار کے مبینہ تعلق کی جانب اشارہ اسی ہیڈ مسٹریں اور اکبر جمال کے روابط ناول کے آخر میں

جا کر فقیر اللہ کے کودار کی نئی توضیح، شوکت فیروز اور مظہر کیلئے سعدیہ کا رویہ، ناول کے کسی بھی کودار کے بنیادی رویے کو لے لیں اصل تازع ایک ہی بنتا ہے اور وہ ہے جنس۔

میں جنس کو شجرِ ممنوعہ نہیں سمجھتا عزیز احمد، سعادت حسن منشو اور ابھی کل تک ممتاز مفتی بھی انسانی جبلتوں پر لکھتے رہے ہیں اور ان جبلتوں میں جو سب سے زیادہ ابھر کر سامنے آئی ہے وہ جنس ہی ہے۔ سعدیہ کے حوالے سے بات کرتے ہوئے تھوڑا سے ذکر The Unbearable Lightness of the being کا ہو جائے کہ اسے میں نے پڑھا بھی ہے اور اس کی فلمائی ہوئی صورت دیکھی بھی ہے ناول جس قدر گمراہی سے انسانی جبلتوں کی پرت پرت اتار کر سامنے رکھ دیتا ہے اس کی فلمائی صورت میں محض جنس کے بیان پر ہی سارا زور صرف ہوتا ہے۔ اس کمائی کا بنیادی کودار Tereza وہ مضطرب اور بے چین روح ہے جو زندگی کی لا معنیت میں اپنے لئے معنیت تلاش کرتی پھرتی ہے۔ اس کودار کے مطالعہ یہ سمجھنے میں مدد دیتا ہے کہ بالآخر جنسی حوالے سے انسان ایک دوسرے کے دیوانے کیوں ہو جاتے ہیں۔

دل ایک بند کلی میں سعدیہ اور مظہر انسانی جبلت کی اسی سطح سے گزرتے ہیں ایک دوسرے کے لئے دیوانگی کی حد تک ان کا تعلق بڑھ جاتا ہے حتیٰ کہ بند دروازے کے باہر مظہر آکر جان دے دیتا ہے۔ جنسی اذیت کی یہ سطح سمجھ میں آنے والی ہے مگر اس سوال کا کہیں جواب نہیں ملتا کہ وہ کیا عوامل تھے کہ جن کے ساتھ مظہر چارشتر قائم نہ کر سکا اور تمبا کے ساتھ ایسا جائز اور قانونی رشتہ قائم کر لیا جس میں اس کی روح شریک نہیں ہوتی۔

TEREZA کے کودار کے مطالعہ سے میں نے سعدیہ کا جنسی رویہ بھی سمجھنے کی کوشش کی ہے TEREZA اس مسئلے سے دوچار ہوتی ہے کہ جسم اور روح کے مابین کیا تعلق ہے اس اثنا میں وہ ایک انجینئر کے ساتھ جنسی عمل سے گزرتی ہے تو اسے اچانک محسوس ہوتا ہے کہ اس عمل میں ان جنکا جسم شریک ہے روح آنکھیں بند کے پرے کھڑی ہے سعدیہ بھی اہاس کی اسی سطح کو چھوٹی نظر آتی ہے یہاں تک کہ وہ مظہر کے لئے ترپتی ہے اور خواہش کرنے لگتی ہے چاہے مظہر نکاح نہ بھی کرے بس

ای بار اقرار کرے کہ وہ سدا اس کے ساتھ رہے گا لیکن جب ناول کے آخر تک ایسا نہیں ہوتا تو وہ پھر جاتی ہے اس کی روح آتا کر آنکھیں بند کر لیتی ہے اور محض اس کا جسم مظہر کا ساتھ دیتا رہتا ہے حتیٰ کہ وہ بھی اپنی توجیہ برواشت کرنے سے انکاری ہو جاتا ہے۔

مجھے یہاں فرشاً یاد کی کہانی "گدلا پانی" کی ابتدائی سطور یاد آ رہی ہیں ملاحظہ ہوں "ممکن ہے آپ کو معلوم ہو کہ محبت اس کے بغیر تو قائم رہ سکتی لفظوں کے بغیر نہیں محبت بھی ایمان کی طرح زبان سے اقرار چاہتی ہے اور الفاظ مانگتی ہے اس کے بغیر ہوس کھلاتی ہے" فرشاً یاد خوب صورت افسانہ نگار ہے لکھتا ہے تو مسئلے کی تھے تک پہنچا رہتا ہے گدلا پانی کی یہ ابتدائی سطور اگر ناول "دل اک بند کلی" کی ابتداء میں لکھ دی جائیں تو سارا قضیہ لمحے میں سمجھ میں آ جاتا ہے۔

اس مرحلے پر سارہ تر کی اس کہانی کا تذکرہ بھی ہو جانا چاہئے جس کی ہیر و مین لو لو اپنے شوہر کی عاوی ہو جاتی ہے اس قدر عادی کہ اس کے نرم اور ڈھیلے ڈھالے بدن سے لطف لیتی ہے اس کا اپنا وجود ثوہتا رہتا ہے مگر وہ اپنی ساری اذیت پاؤں کے انگوٹھے کہ جو اس نے اوپر اوڑھی چادر کے ایک سوراخ میں گھیڑ رکھا ہوتا ہے میں منتقل کر دیتی ہے۔ مقصود الہی شیخ کے مظہر کا جسم سارہ تر کے ہنری جیسا نہیں بلکہ سارہ تر ہی کے دوسرے کروار پیش رکھا جیسا ہے خخت مضبوط اور پر جوش مگر جس طرح لو لو کو ہنری کی عادت ہو جاتی ہے اسی طرح مظہر بھی سعدیہ کی کمزوری مان جاتا ہے فرق ہے تو صرف اتنا کہ لو لو بالآخر ہنری کے پاس پلٹ آتی ہے جبکہ سعدیہ کے دروازے پر مظہر جان دے دیتا ہے اور وہ گھری نیند سوئی رہتی ہے البتہ جب اس کی آنکھ کھلتی ہے اور بدلا ہوا تالا کھول کر باہر نکلتی ہے تو چیخ کر مظہر کی اس نعش کی طرف لپکتی ہے جو ایسوں میں ڈال کر دور لے جاری ہوتی ہے بات میلان کنڈریا سے شروع ہوئی تھی اس کی ایک اور بات سن لیجئے۔ کہتا ہے۔

"جو کچھ ناول دریافت کر سکتا ہے وہ صرف ناول ہی سے ممکن ہے" گویا علم ناول کی اخلاقیات ہے یا یوں کہہ لیں کہ وہ ناول جو کسی نہ کسی حوالے سے ہمیں کوئی علم نہیں دیتا ہے بہت جلد فراموش کر دیا جاتا ہے سعدیہ اور مظہر کا کروار ان کے چیق تعلق کی

نوعیت دونوں کی جذباتی سطوح اور نفسیاتی تجزیہ وہ عناصر ہیں جو ہمیں علم کی اخلاقی سطح سے کہیں آگے سوچنے پر مجبور کرتے ہیں اور میں سمجھتا ہوں یہ خاصیت ہی اس ناول کو زندہ رکھے گی۔



## نگرور

جمشید مرزا کی کتاب "نگرور" پڑھنے کے بعد ایک واقعہ رہ کر یاد آتا ہے، یاد نہیں پڑتا کہاں پڑھا تھا اور کس کی یاد اشتتوں کا حصہ ہے۔ مگر واقعہ ایسا ہے کہ جس میں میرے اپنے بچپن کا مشاہدہ بھی شامل ہو گیا ہے۔ واقعہ کچھ یوں ہے۔

"گاؤں سے ماعنی لپڑہ زمینوں سے پرے بیلے سے متحقہ جو زمین پڑتی تھی اس میں چکنی مٹی کم ریت زیادہ تھی لہذا تربوز کی فصل کے لئے بہت مناسب جانی جاتی تھی۔ فصل ہوتی بھی خوب تھی۔ بڑے بڑے تربوز دیکھ کر ہمارا جی للچان لگاتا تو ہم تربوز کی بیلوں کے قریب کڑھ بناتے اور بیلوں سے توڑے بغیر تربوز زمین میں دبادیتے تھے۔ پھر پہنہ دن بعد نکلتے اور پھانکیں بناتے تو اندر سے لمو کی طرح سرخ اور شمد کی طرح میٹھے نکلتے تھے۔"

نگرور میں بیان کردہ جمشید مرزا کا بچپن بھی زمین سے نکالے گئے تربوز کی طرح سرخ اور لذیذ ہے میں نے کتاب اول تا آخر پڑھ ڈالی ہے اور خوب خوب لطف انھیا ہے۔ تاہم اس سوچ میں پڑ گیا ہوں کہ آخر اسے ناول کیوں کہا جا رہا ہے۔ مثلاً یا، اگرچہ اسے سوانحی ناول کہہ کر ایک طرف ہو گئے ہیں مگر واقعہ یہ ہے کہ مصنف نے جتنے بھی کرداروں کی زندگی کا ہیولا بنایا ہے اور جتنے بھی واقعات بیان کئے ہیں انہیں اپنے اصل بہاؤ سے آگے نہیں بڑھنے دیا بلکہ کہیں کہیں تو یوں محسوس ہوتا ہے

کہ جا بجا رکاویں کھڑی کر کے رفتار کو انتہائی مدھم کر دیا گیا ہے۔ یہی وہ اسلوب ہے جس کی بنا پر واقعات کمانی یا افساد بننے سے پہلے ہی مکمل ہو جاتے ہیں اور تحریر آٹ بڑھ جاتی ہے۔

جمشید مرزا نے اپنے سفرنامے "اے پرندو! کیا تمہیں یاد ہے" میں بھی اسی اسلوب کو برداشت ہے اور ملتا جلتا اسلوب ان کے افسانوں کے مجموعے "دیکھو بیبا" میں شامل کمانیوں کا بھی ہے۔ یوں آپ کہہ سکتے ہیں کہ سنگور کی تحریر بھی اس دستے مزاج کی پر خلوص عکاس ہے جو خود جمشید مرزا کا ہے۔

یہاں کہا جا سکتا ہے کہ ہر لکھنے والا اپنے آپ کو دھرا تا ہے مگر مجھے پیسیں یہ کہنا ہے کہ تخلیق کاروں کے اپنے منصب کا یہ بھی تو تقاضہ ہوتا ہے کہ پہلے سے موجود واقعات اور تصورات کے پیشہ کو پوری طرح تخلیل کرنے کے بعد اس میں اپنی ذات کے علاوہ مشاہدے، متصورہ، اور متحیلہ کی بدولت ایک نیا جہاں آباد کیا جائے، یقین جانے تخلیقی سطح پر ظہور پذیر ہونے والے اس نے جہاں کا چیز عام زندگی کے چ کے نہ صرف ہم پلہ ہوتا ہے بلکہ کہیں کہیں تو اس پر حاوی بھی ہو جاتا ہے۔

تاہم خلوص سے لکھی گئی اس دلچسپ کتاب کو اس بحث کی نذر نہیں کیا جا سکتا کہ یہ ناول ہے یا نہیں ہے۔ میں سمجھتا ہوں مصنف نے تقسیم کے وقت ہونے والے بھرت کے تجربے کو انتہائی مخصوصیت اور خلوص سے بیان کیا ہے۔ اتنی مخصوصیت اور خلوص سے کہ یہ بجائے خود ایک خوشنگوار تجربہ بن گیا ہے۔

بیان سادہ اور حقیقی نہ بناؤ، نہ شوخی اور نہ ہی تہداری۔ کہیں بھی علامتوں اور استعاروں سے اعتنای نہیں کما گیا۔ یک رخ نہیں اور نہرا نہرا بہاؤ۔ یوں محسوس ہوتا ہے وقت اپنی چال چل رہا ہے اور ایک مخصوص بچہ جو نہ تو سارے واقعات کی منطق سمجھتا ہے، نہ سمجھنے کی لکھ رکھتا ہے، حیرت سے کھلی اپنی آنکھ سے وقت کی بے ڈھنگی چال کو دیکھتا ہے اور اپنے ذہن میں محفوظ کرتا جاتا ہے۔ بالکل ایسے ہی جیسے بیل سے لگے تربوز کو زمین میں دفن کر دیا جاتا تھا۔

مصنف نے ایک مدت گزرنے کے بعد گزرے وقت کی زمین سے اپنے مخصوص مشاہدے کے تربوز کو نکال کر اس کی قاشیں سنگور کی صورت ہمارے سامنے رکھ دیں۔

ہیں۔ مجھے یوں لگا ہے کہ یہ لوگی طرح سرخ اور ہماری معدوم ہو چکی تہذیب کی طرح  
دکش ہیں لہذا میں اس تحریر کا کھلے اور پے دل سے خیر مقدم کرتا ہوں۔



---

ہمارا وقت بہت کٹھن تھا۔ ہماری زندگی کا ہر گز را ہوالمجہ ہمیں سیاست پر  
مجبور کرتا تھا۔ (گنرگراٹ)

## ”آئیب مبرم“۔ محبت اور زندگی کی نئی تفہیم

آخر حسین رائے پوری نے ”ادب اور زندگی“ کے عنوان سے لگ بھگ ۱۹۳۵ء میں ایک مضمون لکھا تھا جو اگرچہ ان کا اولین مضمون بتایا جاتا ہے مگر کسی نہ کسی حوالے سے ہمیشہ زیر بحث رہا ہے۔ سنسکرت ادب سے بیزاری کا اظہار کرتے ہوئے انہوں نے اس مضمون میں دعویٰ کیا تھا کہ:-

”شرنگارس (جذبه عشق) اور شانت رس (جذبه اطمینان) سنسکرت شاعری پر چھائے ہوئے ہیں کیونکہ ایک امیروں کے صفتی (شوائی) رنجان کو پرچاٹا ہے اور دوسرا بوڑھوں کے احساس گناہ کو کم کرتا ہے..... اکثر سنسکرت افسانے..... بد اخلاقی، اوباشی اور قابل نفرت جنسی فساد سے بھرے ہوئے ہیں۔ شاعر اور ادیب انہیں یوں مزے لے لے کر بیان کرتا ہے گویا زندگی کے فرائض میں ختم ہو جاتے ہیں“

آگے چل کر وہ ایک دلچسپ مگر شدید جملہ لکھتے ہیں:-

”شعر و ادب اس فضا کے لئے قوت باہ کی گولیوں کا کام دیتے ہیں“

اگرچہ مظفر علی سید نے ”تفقید کی آزادی“ میں شامل اپنے مضمون (آخر حسین رائے پوری: ناقہ بطور پیش رو) میں اسے ”جاروبی (Sweeping) جائزہ“ قرار دیا ہے اور ایسا ثابت بھی کیا ہے تاہم اب جو نکتہ سلیم کی ہمچوں اور ہم عصر وہ کی تحریریں

پڑھتا ہوں جن میں فقط کچی عمر کی لا ابیال (شوافی) محبت (بھوک) کی تفسیر (تفسیل) اور منہ زور (بے لگام) جنس کے بیان (چٹھارے) ہی کو تخلیقی منہاج سمجھ لیا گیا ہے اور پھر ان ناقدوں (تبصرہ نگاروں) کے تجزیے (تو صرفی مضامین) پڑھتا ہوں جو ایسی کچی کپی تحریروں کو زندگی کی جمالیات اور سچائیوں کا اعلیٰ و تخلیقی اظہار قرار دیتے ہیں اور ثابت کرتے ہیں کہ جو جس قدر حدیث پھلانگتی / پھلانگتا ہے اتنے ہی اونچے مقام کا مستحق ہے تو یوں لگتا ہے جان بوجھ کر ایسی فضا بنانے کی کوششیں ہو رہی ہیں جو دراصل ان ادبی بحاذوں کے اپنے سفلی جذبات کے تسلیم کے لئے ضروری ہے۔ ایسے میں اختر حسین رائے پوری کا وہی زور دار جملہ رہ کر یاد آتا ہے جو اپر ورنج کیا جا چکا ہے۔

نکتہ سلیم اس بھیڑ سے الگ ان سنجیدہ فکر او گوں کے ساتھ جا کھڑی ہوئی ہے جو اگرچہ تعداد میں بہت کم سی مگر زندگی کو محض سفلی اور پچھلتی نظر سے نہیں دیکھتے اس کی تک اترتے ہیں اور اس میں بھیگ کر اسے محسوس کرتے ہیں۔ ایسے افراد کے ساتھ حادثہ یہ ہوا ہے کہ یہ لوگ چونکہ مقبول عام موضوعات لکھنے کی اشتہان نہیں رکھتے لہذا ان کے ناموں اور کارناموں کے اشتہارات بھی نہیں چھپتے۔

نکتہ سلیم کے افسانے ایک مدت سے مختلف اہم ادبی جرائد میں شائع ہوتے آئے ہیں اور اپنے الگ ذاتی کے باعث سنجیدہ ادبی قارئین کی پرسرت حیرتوں میں اضافہ کرتے رہے ہیں۔ میں نے ان افسانوں کو ایک بار پھر توجہ سے پڑھا ہے اور یوں محسوس کیا ہے جیسے نکتہ سلیم اسلوب، زبان اور موضوع ہر اعتبار سے نئی زمینوں کی تلاش میں ہے۔ ”زنگاری“، ”بے ستون آئینے“، ”کل و ستو“، ”آسمان نے بچھا رکھا تھا دام“ اور ”پانچویں سمت“ ایسے افسانے ہیں جن میں اسی تلاش کی لک صاف دیکھی اور محسوس کی جاسکتی ہے۔

”یکاکی ڈھول باجوں کی آواز گھٹنے کی بجائے بڑھنے لگی۔ اتنا بڑھی اتنا بڑھی کہ میراں کو کھیتوں سے، بزر گذنڈیوں سے، گلیوں، چوباروں، پنگھٹ سے اور پھر خود اپنے اندر سے ڈھول بجھنے کی آواز سنائی دینے لگی۔ قیامت اٹھاتی یہ آواز اس کی روح کے تاروں سے الجھ گئی۔ وہ

سحر زدہ سی انھی اور دھماں ڈالنے ملنگ شاہو کے قریب جا کھڑی ہوئی۔  
پل دو پل اسے تکتی رہی پھر اسی کی طرح دھماں ڈالنے لگی اور بے خود  
ہو کر باراتیوں کے رقص میں شامل ہو گئی۔ (زنگاری)



”دُور کیسی وادی سینا تھی جہاں دیدار ملتا تھا۔ زرد رنگ کے نیلے اور  
اوٹنوں کی قطاریں..... وہ سمت کا تعین کئے بغیر چلتا رہا۔ راہ میں  
جو سیوں کے خیمے تھے۔ میکھ مہار منتظر تھی اس طرف نظر کون کرتا۔  
دعا کو ہاتھ کون اٹھاتا۔۔۔ وہ مسحور تھا مگر کس کلتے۔ اس کا خیال تھا وہ  
بہت کچھ جانتا ہے مگر اب وہ مرحلہ آگیا تھا کہ جو منکشف ہوا وہ کچھ  
نہیں تھا۔۔۔ زندگی موت کی ہتھیلی پر منجد کیڑے کی طرح پڑتی تھی“  
(بے ستون آئینہ)

”مجھے ڈر تھا کہ کیسی اس کی روح اور دل فقط چھلکوں ہی سے نہ بننے  
ہوں اور کیسی چھلکے اتارتے اتارتے میری عمر ہی نہ بیت جائے یا پھر  
جب کیسی چھلکے اتر چکیں اندر کچھ بھی نہ ہو۔ اگر کچھ ہو بھی تو فقط  
نیستی ہو، نابودی ہو۔“ (پانچویں سمت)



”اور تب اس پر وہ لمحہ وارد ہوا جب اس نے اسے عبودیت کی منزل  
پر دیکھا۔۔۔ اور جب سے اب تک اس نے بارہا سوچا کہ یہ لمحہ ہم  
دونوں کی آنکھوں میں ہمیشہ تیرتا رہے گا۔ جس دن ہماری آنکھیں بند  
ہو جائیں گی اس دن یہ لمحہ بھی سیپ کے موتی کی طرح ان میں بند ہو  
جائے گا۔“

(کپل و ستون)



”مقدار مطلق العنان بادشاہوں کا وہ کمروہ فریب ہے جو انہوں نے بے  
بس رعایا کو فلاکتوں میں بختلا رکھنے کے لئے دیا۔ جنہوں نے اپنے اپنے

من پسند سیاسی و معاشی نظام کو قائم رکھنے کے لئے نادار اور مفلس لوگوں کو یقین دیا کہ لوح تقدیر پر ان کے لئے سوائے صبر و قاعات کے کچھ نہیں لکھا۔ چند لوگوں کو، صرف چند لوگوں کو غیب سے یہ اجراء دی گئی ہے کہ وہ مقدر کے نام پر جبر و تسلط اور بے چارگی و بے اختیاری کا کھیل جاری رکھیں۔۔۔ (آسمان نے بچا رکھا تھا دام)



بھرپور اور با معنی تخلیقی اظمار کے لئے انسانوں کے علاوہ اپنی نشانوں میں بھی نکت سليم نے نہ صرف اپنے اسی وصف کو برقرار رکھا ہے جا بجا انتہائی اہم سوالات بھی اٹھائے ہیں۔ ایسے سوالات جو قاری کو زندگی کی بے معنویت سے معنی کشید کرنے پر آساتے ہیں

.....

”عشق فتنہ انگلیز ترکتاز حیات میں  
ہر کسی کے لئے مختلف کیوں ہے؟  
حیات جاؤ داں کن کو ملتی ہے؟  
فا کے دروازے کدھر کو کھلتے ہیں؟.....“

(اے مطرب! ساز رفتہ چھپیں)



”یہ مشت خاک مغضوب بہت ہے  
خیف جان پے ایک نگار خانہ آرزو آٹھائے پھرتی ہے  
سرپا تلاش ہے..... مگر تلاش کس کی؟  
مغضوب ہے

کہ ذرا سے دل کو نقیب راز جہاں بنایا  
پاس شرط ہے اور ادب مانع  
ورنہ جوش جتوں ایسا ہے کہ  
زمیں پر یوں دھماں ڈالے

کہ وہ گھوم گھوم سی جائے  
سر آسمان سے یوں نکرائے  
کہ وہ جنچ جنچ جائے  
کیسے کہہ دوں کہ یہ دیواں گی  
اس مشت خاک کا مقدر بی ہے

(نگار خانہ آرزو)

یوں مجموعی تخلیقی مزاج کے حوالے سے نکت سلیم کو دیکھا جائے تو اس کے ہاں کمال کا اعتماد چھلتا ہے۔ یہ اس کی شخصیت گاہ وہ منطقہ ہے جو عام زندگی میں واضح طور پر بھر کر سامنے نہیں آتا۔ یوں محسوس ہوتا ہے، تخلیق کے لمحوں میں وہ عمومی زندگی والے بدن سے الگ ہو جاتی ہے اور اپنے بھرپور تخيیل کے پروں سے حیات کے ان علاقوں پر پرواز کرتی ہے جن سے عام زندگی میں اس کا واسطہ نہیں پڑتا مگر فی الواقع وہ ہوتے ہیں اور بالکل ویسے ہی ہوتے ہیں جیسے وہ تخيیل کے زور پر تخلیق کرتی ہے۔ ”آسیب مبرم“ نکت سلیم کے اسی باکمال تخيیل اور بھرپور مشاہدے کی ایجت کے باعث قابل ذکر تخلیق کا درجہ پا کیا ہے۔

”افسانہ اور افسانہ کی تنقید“ میں ”ناولٹ کی تئینیک“ پر بات کرتے ہوئے ڈاکٹر عبادت بریلوی کہتے ہیں کہ:-

”ناولٹ در حقیقت ناول اور مختصر افسانے کے بینکی کی کڑی ہے.....  
اس میں تاثر کی وحدت مختصر افسانے کی طرح لازمی نہیں ہوتی“

پچھے اور آگے چل کر مزید فرماتے ہیں:-

”بنیادی اصول ناول کے بھی وہی ہیں جو ناول کے ہیں“

کئی انگریزی ناولٹ گوانے کے بعد بشارت دیتے ہیں:-

”اردو میں ناولٹ لکھنے کی ایک نئی روایت قائم ہو رہی ہے کیونکہ نئے لکھنے والے گرے فن کارانہ شعور کے ساتھ اس طرف متوجہ ہو رہے ہیں“

تاہم ناولٹ کی صنف میں غیر ملکی تخلیقات کی طویل فہرست بنانے والے ڈاکٹر

عبدات بریلوی کسی ایک بھی نے لکھنے والے کا نام لکھنے کی سکت اپنے آپ میں نہیں پاتے۔ اور یوں ناولت کی تیکنیک کا مضمون اپنے پیچھے منید۔ الجھنیں چھوڑتا تمام ہو جاتا ہے۔ یہ ایسے مضامین میں سے ایک ہے جنہیں ہمارے ادبی پروفیسر اپنے طالب علموں کے لئے سفارش کرتے ہیں۔ ڈاکٹر عبدات بریلوی کی ایسی ہی خود سے الجھنی تحریروں کو پڑھنے کے بعد مظفر علی سید نے ایک خوب صورت بات ۱۹۶۳ء میں تب کہی تھی جب وہ محمد حسن عسکری پر مضمون لکھ رہے تھے۔ آگے بڑھنے سے پہلے اسے نقل کرنا ضروری سمجھتا ہوں۔

”اردو ادب کی دنیا میں جناب محمد حسن عسکری سے زیادہ کوئی بھی نقاد مصروف نہیں رہا۔۔۔۔۔ یہاں مصروفیت سے محض جسمانی مشغولیت مراد نہیں کیونکہ عسکری اور عبدات بریلوی میں بڑا فرق ہے“

پنجھ ایسے ہی ہمہ تن مصروف و مشغول نقادوں نے اردو ناولت کے مزاج کو اور اس صنف میں اب تک ہو چکے کام کو پیش نظر رکھے بغیر ناولت کی تیکنیک کو سمجھنے اور اس کے اصول و ضوابط بنانے کی کوشش میں اس کے واضح تصور کو مزید دھندا کر رکھ دیا ہے تاہم میں اس ضمن میں کوئی نصابی گفتگو کی بجائے یہ کہ کر آگے بڑھنا چاہوں گا کہ ناولت کی تیکنیک کی تفہیم چاہیے ہو تو ”آسیب مبرم“ کا مطابع اس ضمن میں بہت مدد گار ہو گا۔

گھے پڑے موضوع کا نہ ہونا اور فن پارے کا ایسا بہاؤ کہ اپنی صنف کا حدود اربعہ معین کرنے لگے ”آسیب مبرم“ کے وہ خاص اوصاف ہیں جن کے لئے مجھے یہ طویل تمهید باندھنا پڑی تاہم میں چاہوں گا کہ ہم اب ناولت کے اصل موضوع کی طرف پٹھیں۔

کہانی میں جو کچھ بیان ہوا ہے اس کا عنوان ”آسیب مبرم“ کے سوا اور کچھ نہ ہو سکتا تھا۔ ممکن ہے پہلے پہل آپ کو یہ عنوان مانوس نہ لگے مگر ناولت پڑھنے کے بعد جب آپ اس کی معنویت پر غور کریں گے تو اس کی بے پناہ وسعت کے قائل ہو جائیں گے۔۔۔۔۔ نہ ملنے والا آزار، شدفي الم، دکھ جس سے چھکارا نہ پایا جاسکے۔۔۔۔۔ میں نے عنوان کے مفہوم کی اداگی کے لئے مقابل الفاظ تلاش کئے اور انہیں یہ کہ

بعد دیگرے مسترد کرتا چلا گیا کہ ان میں مجھے بے پناہ دکھ اور جان لیوا مصیبت کا تسلی  
اس طور محسوس نہیں ہوا جو کمانی کے مرکزی کروار آفتاب کا نصیب بن گیا تھا۔۔۔  
نہ صرف آفتاب، کا اس کے باپ شاکر علی اور ماں ہاجرہ کا بھی۔۔۔

بظاہر دکھ کی مسلسل صلیب اٹھانے والے ان تینوں کرواروں کا اپنا کوئی گناہ ان  
پر عذاب بن کر نہیں لانا اور سارا چکر تقدیر کا چلایا لگتا ہے تاہم تقدیر کو وار کرنے کا  
تب موقع ملتا ہے جب اولاد نرینہ کی خواہش ہاجرہ کے ہاں اتنی شدید ہو جاتی ہے کہ  
اس کے پورے بدن میں جنمبلہ ہٹ دوڑنے لگی ہے۔ وہ بات بے بات چلتی ہے اور  
یوں ہنتے ہنتے گھر کو سکوت ڈس لیتا ہے۔ یہی وہ لمحے ہوتے ہیں جب ایک ماں سات  
آسمانوں، سات زمینوں، سات سمندروں اور کھائے جانے والے سات لقموں سے  
تشیہ پانے والی سات معصوم جانوں کو جنم کے سات دروازے قرار دیتی ہے۔ شاید  
یہی وہ کمزور لمحہ تھا جس کی ہاک میں تقدیر تھی اور جنم کی تشكیل جنس کی تشكیل کے  
چیخیدہ عمل میں حلول کر گئی۔

کہتے ہیں ماہ میں جنسی خلیات ایکس ایکس اور نر میں ایکس ایکس والی ہوتے ہیں۔  
انسانی زندگی کی تشكیل میں آدھے خلیات نر کی طرف سے اور آدھے ماہ کی طرف سے  
آتے ہیں۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ نر اور ماہ کا ایکس ایکس ماہ جنس کا باعث بنتا ہے  
لیکن نر کا والی اور ماہ کا ایکس ملکر نر کو وجود میں لا تے ہیں۔ اس سارے کیمیائی کھیل  
کو کروموسومز (Chromosomes) کا کھیل کما جاتا ہے۔ ہر انسان میں ان کروموسومز  
کے بیالیس جوڑے ہوتے ہیں بتیں جوڑے باپ کی طرف سے اور اتنے ہی جوڑے  
ماں کی طرف سے۔ یوں آپ کہہ سکتے ہیں کہ پچھے کے ارش میں ماں باپ دونوں برابر  
شریک ہیں۔ تولیدی عمل کا علم رکھنے والے یہ بھی بتاتے ہیں کہ نر اور ماہ کے بتیں  
جوڑوں میں سے بائیس جوڑے شکل اور جنم کے لحاظ سے یکساں ہوتے ہیں جبکہ نر میں  
کچھ ارکان مختلف ہوتے ہیں اگر ان ارکان میں سے کسی بھی رکن کا پہلے بتیں جوڑوں  
میں سے کسی کے ساتھ ملاپ ہو جائے تو جنسی تشكیل میں وہ گھپلا ہو جاتا ہے جو شاکر  
علی اور ہاجرہ کے ہاں ہوا۔

نکمت سلیم نے تقدیر کے اس گھپلے کو ناولت میں بڑی خوب صورتی سے بیان کیا

ہے اور اس کے نتیجے میں ایک انسان کو تنقیم کے منصب سے گرتے اور جیتنے جی جنم کا ایندھن بننے یوں دکھایا ہے کہ پڑھنے والا دلکش کے آہنی شکنے کی گرفت میں آجائے۔

نکتہ سلیم اپنے ناولٹ میں جنسی تخلیل میں گھپلے کا شکار ہونے والے وہ میہمات لاتی ہے جن کی آمیزش کے بعد ہمارا ماحول اور معاشرہ کئے پھٹے انسانی اعضا کو اشرف الخلوقات کملانے والے پورے انسانی وجود اور اس کی پاکیزہ روح پر حاوی سمجھنے لگتا ہے۔ طب، نفیات اور سماج سے اٹھنے والے یہ تیہات آفتاب، شاکر علی اور ہاجرہ کے نسی نظام کو جس طرح متاثر کرتے ہیں اس کی اتنی بھی اجلی اور با معنی تصویر کم کم کسی تخلیق پارے میں فنی لوازم کے ساتھ منتقل ہو پاتی ہے۔

ایسے میں مجھے انتظار حسین کی کہانی "کالیا کلب" کا تذکرہ کرنا ہے۔ یہ کہانی شزرادہ آزاد بخت کے اندر نفیاتی سطح پر ہونے والی شکست کی کہانی ہے اور ۱۹۶۷ء میں شائع ہونے والے افسانوں کے مجموعے "آخری آدمی" میں شامل ہے۔ اس کہانی کے بارے میں سجاد باقر رضوی کا کہنا تھا کہ:

"افسانہ نگار نے داستان کی علامت کو نئے مفہومیں دینے کی کوشش کی

ہے۔"

انتظار حسین کی اس داستان کی علامت والی کہانی میں شزرادہ آزاد بخت کمھی کی صورت صحیح کرتا ہے۔ کہانی جوں جوں آگے بڑھتی ہے توں توں کمھی کی جون سے واپسی کا مرحلہ شزرادہ آزاد بخت پر کٹھن ہوتا چلا جاتا ہے۔ حتیٰ کہ وہ رات آجاتی ہے جب شزرادی اسے کمھی بنائے بغیر تھے خانے میں بند کر دیتی ہے۔ مگر دیو جو پہلے آدمی کی بوپا کر "مانس گند، مانس گند" چلاتا قلعے میں داخل ہوتا تھا، خاموش رہتا ہے۔ یہ وہی رات ہے جس کے بعد کوئی بھی منتر پھر شزرادے کو کمھی سے آدمی کی جون نہ لاسکا۔

سجاد باقر رضوی کا یہ بھی کہنا تھا کہ:

"یہ کہانی پڑھ کر آدمی اپنے اندر کی کمھی صاف دیکھنے لگتا ہے۔"

مگر میرے ساتھ عجب حادثہ ہوا ہے کہ اسے پڑھنے کے بعد مجھے فراز کا فنکار کی کہانی کا گریگر یاد آگیا ہے۔ وہی گریگر جو خارجی دباو سے اس قدر نفیاتی ٹوٹ پھوٹ کا شکار

ہوتا ہے کہ کاکروچ کی جوں بدل لیتا ہے۔ فراز کافکا کی کہانی وسیع، زیادہ با معنی اور زیادہ روایت ہے۔ انتظار حسین نے بھی اپنے ہاں کی کہانیوں اور داستانوں سے دیو، شزرادہ اور شزرادی کو لے کر جو منظر نامہ ترتیب دیا ہے اس سے جوں بدلتے والی کہانی اپنی اپنی سی لگنے لگی ہے۔

تاہم ان دو کہانیوں کے بعد جب میں نکتہ سلیم کی کہانی کے آفتاب کو دیکھتا ہوں جو ایک گھر میں ایک انسان کی صورت جنم لیتا ہے مگر معاشرے کے دباؤ کے باعث اس قدر نفیاتی توڑ پھوڑ کا شکار ہوتا ہے کہ انسانی فریضوں کی ادائیگی سے۔ صرف روک دیا جاتا ہے انسانی منصب سے گر کر اس گروہ میں شامل ہو جانے پر مجبور ہو جاتا ہے جو فقط استہزا کی علامت ہیں۔ کہانی جس حقیقی رفتار سے آگے بڑھتی ہے وہ یوں قابل تحسین ہے کہ کہیں بھی نکتہ سلیم اس قدر بے بس نہیں ہوتی کہ اسے آفتاب کو کمھی یا کاکروچ بنانا پڑے۔ آفتاب انسانی جوں میں رہ کر بھی قصر انسانی سے یوں نکلا جاتا ہے کہ سیدھا قعر تفحیک میں جا پڑتا ہے۔ نکتہ سلیم کے قلم نے ثابت کر دکھایا ہے کہ ایسا کروار انسان کو کمھی یا کاکروچ بنائے بغیر بھی لکھا جاسکتا ہے۔ بتا بڑا سانحہ ہے کہ اندام کا ایک کٹا پھٹا لو تھڑا پورے انسانی وجود اس کی فہم، اس کی روح اور اس کے سارے خوابوں اور جذبوں سے اعلیٰ اور برتر ہو جاتا ہے اور ایسا اسی انسانی معاشرے میں ہوتا ہے۔ حتیٰ کہ ایک ماں اور ایک باپ کے لئے بھی وہی لو تھڑا اہم رہتا ہے اور ان کے وجود سے اور ان کے نطفے سے صورت پذیر ہونے والا جیتا جاتا انسان جسے ان کے جگر کا نکلا ہونا چاہیے تھا، کچھ بھی نہیں رہتا۔

ایک لمحے کو نہ سر کر ایک آدھ بات مجھے ان مرعوب ذہن اور ذہنیت رکھنے والوں کلئے بھی کہنی ہے جو فراز کافکا اور انتظار حسین کے فوراً بعد نکتہ سلیم کے تذکرے پر اپنی بخ بست پیالیوں میں طوفان انہائیں گے۔ پہلی بات تو یہ کہ کوئی بھی اچھا اور اچھوتا خیال کسی کو بھی سوجھ سکتا ہے اور اس پر آدھی بات یہ کہ فراز کافکا، انتظار حسین اور ”آسیب مبرم“ کی مصنفوں کے مجموعی کام کے حوالے سے کوئی موازنہ نہیں بنایا۔ صرف ایک کروار کی تخلیق اور برداشت کا حوالہ آیا ہے اور اسے ہی مد نظر رکھا جائے تاہم مجھے یہیں یہ بھی کہنا ہے کہ اس ناول کی تخلیق کے بعد نکتہ سلیم سے

ایسے ہی مزید اچھوتے کروار لکھنے کی توقع باندھی جا سکتی ہے۔

اسی مقام پر مجھے آپ کو انھاروں صدی کے Enlightenment والے پورپ کی ایک چھوٹی سی جھلک دکھانی ہے۔ ایک دعوت تھی والی بڑھ کر بول رہا تھا۔ لارڈ سیو یلیر روہن کو اس کی یہ ادا پسند نہ آئی، استفسار کیا۔

”یہ بلند آنگلی کا شکار کون ہے؟“  
والی بڑھ کا جواب تھا۔

”جناب یہ وہ ہے جس کا نام بڑا نہیں مگر اپنے کام کے باعث اس کا نام لوگوں میں محترم ہے۔“

لارڈ سیو یلیر اس کی بد تیزی پر تملنا انھا۔ اپنے آدمیوں سے کہا ”اس کی گردن ماردو۔“

تاہم اندر سے مرعوب تھا لذای بھی کہنے پر مجبور ہوا کہ۔

”اس کے سر پر ضرب نہ لگانا، ہو سکتا ہے وہاں سے کوئی عمدہ چیز برآمد ہونے والی ہو۔“

صاحب! نکتہ سلیم کے ناول کا اتنی بلند آنگلی سے تذکرہ شاید آپ کو لارڈ سیو یلیر کی طرح مشتعل کر دے مگر یقین جانئے جب آپ ناول پڑھ کر انھیں گے میری طرح آپ بھی اس کے قلم سے بے پناہ امکانات کی توقع باندھ بیٹھیں گے۔ چاہے کتنا ہی عمدہ خیال اور کمانی کیوں نہ ہو، فن پارہ تب تک اپنی گرفت میں نہیں لیتا جب تک زبان روائی دوائی نہ ہو، ”آسیب میرم“ کی زبان نہ صرف ایک خاص بہاؤ رکھتی ہے ایک ایسے ماہول کی تخلیق کرنے کا باعث بھی بنتی ہے جو رفتہ رفتہ ہماری نظروں سے معدوم ہوتا جا رہا ہے۔ شاکر علی اور ہاجرہ کا وہ گھر ہو جس کے جن جیسے سات دروازوں والی خوشیاں پسلے خواہش کے جنم اور پھر تقدیر کے الاؤ نے بجسم کر ڈالی تھیں یا پھر محلے کی وہ بارونق گلی جس کے سارے رستے باہر کو جاتے تھے۔ دو دھو دہی کی دکان ہو یا بخشو کا بھاری مٹھ چاک اور چاک کے پیچ رکھے مٹی کے کوزے، ٹاٹ کے پردے سے پرے باہر گلی کا وہ منظر ہو کہ جس میں موجود آفتاب کی نانگوں کے پیچ سے دھار نہیں نکلی تھی یا پھر بارش کے پانی سے بھرے جوہر میں خرمستیاں کرتے

والے لوئڈوں کے بیچ کپکپاتا، مار کھاتا، روتا چلتا وہ آنکاب کہ جس کے کپڑے لیر لیر ہو کر گارے میں گارا ہو چکے تھے، ہر کمیں منظر پورا اور مکمل نظر آتا ہے اور ایسا مناسب زبان کے باعث ممکن ہو پایا ہے۔ زبان کے استعمال کا ایسا عمدہ اسلوب عموماً ایسے فن پاروں میں پایا جاتا ہے جو ایک تنذیب کو محفوظ رکھنے کا باعث بنتے ہیں۔ آنکورے سے لیا میں گرم گرم دودھ اپنے کا منظر ہو یا خوش اطوار و فرماں بردار بچیوں کا فرشی دستر خوان پر محبت سے پاپ کے اوہرا دھر لگ کر بینھنا گلی سے اٹھتی سلپر مگھینے کی آواز ہو یا نوجوانی کا شون شون کرتا جھاؤں بھرا سمندر، تیگھوں کی کرکیلی آوازیں ہوں یا طمانچوں کی طرح پڑتی تالیاں، ہاجرہ کی کرایہیں ہوں یا وہ نقارہ بجھنے کی آواز جس کے بعد سب کچھ ختم ہو جاتا ہے ہر کمیں یوں لگتا ہے ایک پوری تنذیب کو اس کے اصل مزاج کے ساتھ محفوظ رکھنے کی کوشش کی گئی ہے۔

نکتہ سلیم نے زیر نظر ناولت میں کروار نگاری پر بطور خاص توجہ دی ہے مگر اس پر کاری سے کہ کمیں بھی اس کا احساس نہیں ہوتا کہ کروار بنائے گئے ہیں اور یوں لگتا ہے یہ کروار چیج ایسے ہی تخلیق ہو سکتے تھے، متا کا وہ روپ کہ جب اس کی اپنی بچیاں اس کے لئے جنم کے دروازے بن جاتے ہیں، یا متا کی وہ تڑپ اور شدید خواہش کہ جو اس کے گریبہ استھان سے ایک نرینہ وجود کے لئے پھوٹی ہے اور پھر وہ امتحان کہ تخلیق پانے والے وجود کو سب سے چھپا کر رکھنا چاہتی ہے حتیٰ کہ وہ مرحلہ کہ جب وہ خواہش کرتی ہے کہ اس کے وجود سے تخلیق پانے والا اس سے بیشہ بیشہ کے لئے جدا ہو جائے تو وہ کھاث کے پائے کپڑے والے سے کہہ دیتی ہے

”میں نے روکا کب ہے؟“

متا کے یہ سارے روپ کمال چاہکدستی سے قاری پر یوں واضح کئے گئے ہیں کہ یہ کروار ساری ہمدردیاں سمیٹ لیتا ہے حالانکہ ماں کا یہ روپ اس ظالم اور سفاک معاشرے کا حصہ ہے جو ایک انسان کو انسانوں کے ایسے فلتمہ ڈپو میں پھینک دینے کا باعث بنتا ہے جس کا کچھ اسی سائکل (Recycle) ہو کر بھی کار آمد نہیں ہو سکتا۔

ہاجرہ جیسی ماں کا مشکل کروار جس سولت اور توجہ سے تشکیل دیا گیا ہے شاکر

علی جیسے شاکر و حابر باپ کو بنانے سنوارنے میں بھی وہی ممارت نظر آتی ہے۔ جس کا دل اپنی بچیوں پر نظر پڑتے ہی محبت سے چھکلنے لگتا ہے۔ باپ، کہ جو چاہتا ہے کہ اس کا بیٹا ہونے کی تہمت پانے والا اس کے گھر اور معاشرے کا کار آمد فرد بن سکے اگر تخلیق کی خطا کا نشان بننے والا اس کا فرزند رفتہ رفتہ اس کے دل میں مایوسیاں انہ ملتا چلا جاتا ہے۔

”وہ دن تک شاکر علی باہر نہیں آکا۔ وہ شیم جاں آفتاب کی چارپائی کے برابر کرسی ڈالے بیخدا رہا تھا۔ وہ جانتا تھا کہ آفتاب کے زندہ بیج جانے پر اطمینان کا سانس تو گھر بھرنے لیا تھا مگر خوشی کی رقم کسی کے چہرے پر نہیں آئی تھی۔ وہ انھا اس نے آفتاب کی جلتی پیشانی پر شفقت سے ہاتھ رکھا پھر اسے سوتا دیکھ کر کمرے سے باہر نکل آیا۔ برآمدے میں کھڑے ہو کر اس نے گھری ٹھنڈی سانس لی۔ محلے کی مسجد کے لاوڑا اسپیکر سے خطبے کی آواز آ رہی تھی۔“

”فرمان حق تعالیٰ ہے، ہم نے انسان کو نطفہ سے پیدا کیا جس کو ہم آزماتے ہیں۔“

”میں تو تجھ سے حسن خلن رکھتا تھا میرے رب! پھر تو نہ نہیں آزمائش کے لئے کیوں چنا۔“ شاکر علی نے وضو کرتے کرتے اپنے چہرے پر ٹھنڈے پانی کے ساتھ گرم آنسوؤں کو بھی بھار دیا۔“

تاولٹ سے اس قدر طویل اقتباس دینے کا مقصد باپ کے کردار کے اس وظیفہ کی وضاحت ہے جس کے ذریعے نعمت سلیم نے محبت کے مقبول عام مفہوم کو نئے معنی دیئے ہیں۔ اب محبت نطفے سے مشتمل ہونے والے جیتے جاگئے فرد کے لئے از خود مقدر نہیں بنتی اور نہ ہی اس کی سعادت مندی اور ذہانت اسے محبت کا حقدار بنا سکتی ہے۔ آفتاب بیج جاتا ہے تو سارا گھو اطمینان کا سانس لیتا ہے مگر خوشی کسی کو نہیں ہوتی تو پھر یہ کیسے اطمینان کی رہی ہے جو زندگی کے گھرے کنوں سے واپس پہنچتی ہے۔ مگر اس کے ساتھ بندھے بوکے میں کسی بھی جذبے کا تھوڑا سا پانی بھی نہیں ہوتا۔ یہیں محسوس ہوتا ہے کہ وہ اطمینان تو دراصل بسیط ہے اطمینانی تھا سب کچھ والے کچھ

اور چاہتے تھے تاہم باپ ابھی تک آزمائش کے پل صراط سے گزر رہا تھا اور اپنے بدن کو ٹوٹل ٹوٹل کر اس محبت کو تلاش کر رہا تھا جو اس کے اندر ہی اندر کمیں بعدوم ہوتی جا رہی تھی۔۔۔ ماں اور باپ کے یہ دونوں کردار یہیں محبت کی اصل حقیقت قاری پر کھولتے ہیں اور ایک سلیخ پر تو یوں محسوس ہونے لگتا ہے کہ محبت کچھ بھی نہیں ہے۔ یا پھر یہ کہ محبت محس وہ خواہیں اور امیدیں ہیں جن سے ہماری اپنی ذات بندھی ہوتی ہے۔ جمال کمیں ہماری ذات اور ان امیدوں اور خواہیں میں اقسام ہوتا ہے ہم اپنے آپ میں سمجھ جاتے ہیں گویا محبت فقط خود غرضی ہے۔۔۔

فلسفہ محبت کے انوکھے پہلو کو سمجھنے کے لئے ناولت کا یہ نکلا ملاحظہ بنتے۔

”شاکر علی نے اپنے کندھے پر بخشو کے پنجھے پر بخوبی ہاتھ کی کھردروی گرفت محسوس کی مگر وہ یونہی بے حس و حرکت کھڑا رہا۔ کچھ دیر کے بعد وہ انک انک کر بولا۔۔۔“ بخشو۔۔۔ تو گلی مٹی کو پالنی کا چھیننا مار کر خوب گوندھتا ہے۔ پھر اسے دونوں ہاتھوں سے تھام کر چاک پر رکھتا ہے اور پھر اپنے انگوٹھے کی گرفت گھری اور گھری کرتا چلا جاتا ہے۔ ایسا تو کتنی محبت اور شوق سے کر رہا ہوتا ہے۔۔۔ پھر بھی۔۔۔ اتنے کوزے کیوں نوٹ جاتے ہیں؟۔۔۔ کیا کسی کوزے کے لئے تیری محبت میں کمی آ جاتی ہے؟“

”کیسی محبت؟۔۔۔ اور کیسی محنت۔۔۔ دنیا تو اپر سے نیچے تک کسی نہ کسی دھنڈے پر لگی ہوتی ہے۔۔۔ چچ پوچھ تو یہ ساری دنیا مانی کا دھندا ہی تو ہے میرے جن!۔۔۔ اور دھنڈے میں نفع اور گھانا دونوں چلتے ہیں۔۔۔“

میں اس نکوئے کو پڑھ کر کپکپا اٹھا ہوں۔ ازدواجی زندگی کے اس اہم وظیفے کا بیان کہ جس کے نتیجے میں تخلیقی عمل و قوع پذیر ہوتا ہے کیسے عجب معنی پا رہا ہے ”محبت فقط دھندا ہے“۔۔۔

یہ ایک سادہ سا جملہ ہے مگر لفظ محبت کا تیاپانچہ کر کے رکھ دیتا ہے۔ سارا تخلیقی عمل محس ایسا کاروبار بن جاتا ہے جس میں سارے جذبوں کی سرمایہ کاری فقط اس

امید پر کی جاتی ہے کہ ہر بار نفع ہی ہو گا اور جہاں کہیں اور جب کہیں نقصان ہوتا ہے تو سارے کاروبار کو ہی سمیٹ لیا جاتا ہے چاہے اس کے ساتھ دوسروں کی زندگیوں کا رزق ہی کیوں نہ واپسہ ہو۔

ایک اور کروار جس کا میں بطور خاص تذکرہ کرنا چاہوں گا وہ ذاتی بتول، کا کروار ہے نعمت نے اسے بھی کمال صفات سے بنایا ہے۔ یوں کہ قاری اسے اپنے سامنے چلتا پھرتا محسوس کرتا ہے۔ وہ سلیپریں گھمئیتے ناٹ اٹھا کر اندر آ رہی ہو یا کنگوروں والی نوبی والے بے رنگ میلے کچیدے بر قتعے کا نقاب اٹھا کر بات کرے، دھم سے چارپائی پر آ بیٹھے یا غٹاغٹ پانی پینے لگے، ٹھوڑی پر انگلی رکھ کر تشوش کے خط کھینچے یا گردھ استھان کا راز فاش ہونے پر اس کی زبان تالو سے چپک جائے یا پھر بات چھپاتے چھپاتے اسے فاش کر بیٹھے ہر کہیں قاری کی ولچپیاں سمیٹ لیتی ہے۔ فرخنہ عابدہ، شائستہ، ساجدہ اور دوسرا بچیوں کے کروار بھی جس قدر ضرورت تھی اتنے تغیر کئے گئے ہیں لیکن جس محبت سے آفتاب کا کروار تخلیق کیا گیا ہے اس نے اسے اردو نگشن کا ایک جیتا جاتا کروار بنایا ہے۔ عین اس لمحے سے لے کر کہ جب وہ خواہش بن کر ایک ماں کے دل میں اترا تھا، رحم مادر میں صورت پذیر ہوا تھا اور تخلیق پا کر زندگی کو تھہ و بالا کرنے کا باعث بن گیا تھا۔ اس فیصلہ کن لمحے تک کہ جب وہ اپنی ماں کو بتا رہا ہوتا ہے کہ وہ اس سے دور رہ کر بہت مزے میں تھا مگر جب وہ آنکھیں بند کرتا تھا تو وہ اسے روئی ہوئی نظر آتی تھی، یہ کروار اس عجیب و غریب کمانی کو تمل طور پر یوں کھولتا چلا جاتا ہے کہ زندگی اور محبت کی حقیقت ایک بڑے سوالیہ نشان کی صورت قاری کی نگاہوں کے سامنے گھونٹنے لگتی ہے۔

یہاں پہنچ کر مجھے Jostein Gaardar کے فلسفے کے اس باقی پر مشتمل نادول "Sofies Verden" کی سوفی امنڈ میں یاد آ جاتی ہے جو ایک روز اچانک ایک سفید لفافہ وصول کرتی ہے جس میں بند کاغذ کے پرزوے پر ایک سوال درج ہوتا ہے۔

"تم کون ہو؟"

فلسفے کے طالب علموں کے لئے یہ بنیادی سوال ہے Jostein Gaardar نے

بچر بھی بتایا ہے۔۔۔ مگر یہی سوال بہب عام زندگی میں پوچھا جاتا ہے تو مقابل کتنی سولت سے جواب دیتا ہے۔۔۔

”میں زید یا بکر ہوں“

”میں پاکستانی ہوں“

”میں پنجابی، سندھی، بلوبھی یا پٹھان ہوں“

”میں اعوان، چیمہ، پٹھنہ، ارا میں، راجپوت یا سید ہوں“

”میں فلاں فلاں ہوں یا فلاں این فلاں ہوں“

شاید ہم کسی سے ایسا بھی جواب سن لیں

”میں انزان ہوں“

”میں تمام مخلوقات سے اشرف ہوں“

فلسفے کا اتنا اہم سوال ان جوابات کی روشنی میں کہیں مضمون خیز لگتا ہے کہیں پچکانے اور کہیں عمومی سا۔۔۔ مگر Jostein Gaardar نے اس سوال سے اپنا ناول آغاز کرنے کے بعد سوفی امنڈ سین کو آئینے کے سامنے لا کھڑا کیا تو آئینے کے اندر کھڑی لڑکی بالکل دیسے ہی کر رہی تھی جیسے خود سوفی۔۔۔ حتیٰ کہ اسے آئینے والی لڑکی سے پوچھنا پڑا

”میں تو میں ہوں سوفی، تم کون ہو؟۔۔۔“

یہی سوال آئینے والی لڑکی اس پر الٹا رہی تھی۔ سوفی نے تب اپنی انگلی سے اپنی ناک کو دبایا اور کہنے لگی۔

”تم میں ہو۔۔۔؟“

ایک عام، مضمون خیز اور سادہ سے سوال کو Jostein Gaardar نے کس قدر اہم بنادیا ہے، اسی سوال کو نکمت سلم کے ناولت میں عجیب طور اختیا ریا ہے۔ لفظوں کی اس ترتیب کے ساتھ یہ سوال پورے ناولت میں کہیں نہیں ہے لیکن کہانی کی بنت میں پوری طرح سایا ہوا ہے۔

آپ جو تعلق کی ساری نازک ڈوریوں میں بہرہ میں اپنی شخصیت کے بھرپور شکوہ اور جلال کے باوصاف معاشرے میں اپنے پورے قد کے ساتھ کھڑے ہیں اور اب

تک اپنی شناخت کے ہر سوال کا جواب بڑی سولت سے دیتے آئے ہیں فقط اتنا لیں  
کہ خود کو زید یا بکرنہ سمجھیں ایک لمحے کے لئے۔ ہاں بس ایک لمحے کے لئے خود و  
آفتاب سمجھ لیں۔۔۔ وہی سوال جو کمانی کی پوری بنت میں سما ہوا ہے آپ کی  
شخصیت کو چھپھرا بنانے کا۔۔۔ میرے بھی چھپھرے اڑے ہیں تیجھیں تو میں  
اس ناولٹ کو اردو ادب میں ایک خوب صورت اضافہ قرار دینے پر مجبور ہوا ہوں۔

## ٹانواں ٹانواں تارا کے چند کروار

”بات پاؤں بتوی پاؤں“ کی ذیل میں ”ٹانواں ٹانواں تارا“ کے مصنف محمد مشا  
یاد نے ایک عجیب مغالطہ قاری کے ذہن میں ڈالنے کی سعی کی ہے پنجابی کا یہ ناول  
پڑھتے ہوئے اسے ذہن سے بالکل نکال دینا از بس ضروری ہے۔ بلکہ یہ مناسب ہو گا  
کہ آپ دیباچہ ناول کے بالکل آخر میں پڑھیں ورنہ پہلے صفحے کی گمراہی آخر تک  
سنھلنے نہ دے گی۔ دیباچے میں وہ ناول کے آخری منظر نامے میں موجود اس بوڑھے کا  
ذکر کرتے ہیں جو پختہ سڑک کے بیچوں پیچ نگے پاؤں چلا جا رہا تھا پھر جب اس نے چند  
بچوں کو ریت پر لکریں ڈالتے دیکھا تو ان کے پاس جا بیٹھا تھا۔ مشا یاد نے لکھا ہے کہ  
ریت پر کھلینے والے بچوں میں سے ایک وہ خود تھا جسے کتابوں اور خوابوں کی سمجھی پلائی  
گئی تھی، تب چھٹی جماعت میں پڑھتا تھا اور کہانیوں نے اس کے اندر کلی ڈالنا شروع  
کر دی تھی۔

ریت پر لکریں بنانے، خوابوں اور کتابوں کی سمجھی اور کہانیوں کی کلی والی باتوں  
کی حد تک میں مشا یاد سے متفق ہوں یقیناً” یہ بچ ہو گا مگر یہ بیان بالکل مغالطہ آمیز  
اور پانچ سو اشتر صفحوں والے ناول کے سارے متن سے متضاد ہے کہ وہ بچے جو اس  
وقت ریت پر لکریں ڈال رہے تھے ان میں سے ایک ناول نگار خود تھا، اس لئے کہ  
جب وہ بوڑھا کہ جس کے خواں کی ڈور اس کی گرفت سے پھسل گئی تھی اور وہ کئی  
پتھر کی طرح پتھر سڑک کے ٹلک پر نگے قدموں ڈول رہا تھا تب تک ناول نگار کے

قدموں کے چھالے بھی صاف دکھنے لگے تھے۔ ریت پر لکریں ڈالنے کا وقت تو بہت پہلے بیت چکا تھا البتہ وہ ساری ازیت جو ریت چھانکتے اور سنکر چباتے بوڑھے کے چہرے پر جھلک دے رہی تھی اسے ناول نگار نے ”ناول ناؤں تارا“ کے ہر کردار کے مقدار کا حصہ بھی بنا ڈالا تھا۔ ایسے میں مجھے ڈاکٹر احسن فاروقی کا کمایاد آیا کہ:-

”ناول زندگی کا آئینہ ضرور ہے مگر اس آئینے میں زندگی کا عکس گھری اور بدی ہوئی حالت اختیار کر لیتا ہے“

”ناول ناؤں تارا“ کا مصنف بھی اسی آئینے میں کیس تو پوری طرح ایک کردار میں خود جایبھتا ہے اور کیس لخت لخت اپنا وجود چھوڑتا چلا جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ میں ان بچوں سے بالکل مانوس نہیں ہو پاتا جو ریت پر بارہ کشان کھیل رہے تھے تاہم اس بوڑھے کے بست قریب ہو جاتا ہوں جس کے پاؤں میں چھالے پڑے گئے تھے۔ ڈاکٹر احسن فاروقی کی ہی ایک اور بات یاد آ رہی ہے، کہتے تھے:-

”ناول میں زندگی کا نقشہ ہونا چاہئے جیتا جائتا۔۔۔ اور یہ کہ ناول نگار کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنے تجربات ہی کا بیان ناول میں کرے۔۔۔“

اس تماظر میں جب میں ”ناول ناؤں تارا“ دیکھتا ہوں تو غیر ارادی طور پر ہر اس مقام کو نشان زدہ کرتا چلا جاتا ہوں جمال خود ناول نگار نے اپنے تجربات بیان کئے ہیں۔ ناول پڑھ چکتا ہوں تو میں دو کیفیات سے گزرتا ہوں پہلی یہ کہ میں نے صفحہ نمبر ۳۲۷ سے ۳۲۸ کے مسلسل ۳۵ صفحات کو چھوڑ کر لگ بھگ ہر دو سرے صفحے کو نشان - زد کر دیا تھا دوسرا احساس یہ تھا کہ احسن فاروقی نے جو کہا تھا وہ مکمل طور پر صحیح نہیں تھا۔ تاہم یہ اپنی جگہ صحیح ہے کہ نشایاد نے زندگی کے بھر پور اظہار کے لئے مضبوط کردار نگاری کا سارا لیا ہے اور اپنے کرداروں کو اس طرح خوب صورتی سے تغیر کرتے چلے گئے ہیں کہ وہ ہمارے شعور میں جانتے ہیں نہ صرف ہماری ہمدردیاں حاصل کر لیتے ہیں بلکہ ہمارے دلوں کو بھی اپنی مٹھیوں میں لے لیتے ہیں، یہی وجہ ہے کہ جب بھابا سو جیسے شہ جوان کی بالکل آغاز ہی میں، مخفی بہتر صفحے گزرنے کے بعد، نانکیں ٹوٹ جاتی ہیں یا پھر معصوم اور پاکیزہ صن والی نجی صفحہ نمبر ۳۲۸ پر ہی اپنی معصومیت اور عصمت سرو جیسے درندے کے ہاتھوں تار کروا بیٹھتی ہے تو یقین

جانے بڑا دکھ ہوتا ہے۔

ان کرواروں کے پیکر اتنی نفاست اور محبت سے تراشے گئے تھے کہ جب تک اپنی مکمل اور پاکیزہ صورت میں رہے اپنے ہونے کا بھرپور احساس دلاتے رہے مگر جو نہی ناول نگار نے انہیں بے درودی سے داغدار کیا سکتی زندگی گزارتے نظر آئے میں بھی ان کرواروں کے ساتھ ساتھ چلتا رہا ہوں، انہی کے ساتھ ہستا اور روتا رہا ہوں مگر جب یہ کروار ناول کے خالق کی بنائی ہوئی تقدیر کا شکار ہوئے تو میرے دل میں اس خواہش نے انگڑائی لی تھی کاش ایسا نہ ہوتا۔ میں تصور کر سکتا ہوں کہ اگر ایسا نہ ہوتا تو ناول کیا صورت اختیار کرتا مگر منشا یاد کے قلم کے جر کا راستہ نہ "کاش" روکتا ہے اور نہ "اگر"۔ یوں وہ بڑی محبت سے تراشیدہ خوب صورت کرواروں کو بے درودی سے توڑ پھوڑ کر عین چلتے قصے کے وسط سے ایک اور کروار انتہائی ہمارت سے تراش لیتے ہیں۔ یہ نیا کروار خود بخود پسلے کروار کی کچھ یوں جگہ لے لیتا ہے کہ وہ ساری ہمدردیاں بھی جو پسلے کرواروں سے وابستہ تھیں، سمیٹ لیتا ہے۔ یہاں منشا یاد کا فن عروج پر پہنچ جاتا ہے اور یہیں سے ناول ایک نئی منزل کی سمت پھر سے روایا ہو جاتا ہے، یوں کہ قصے کے نئے پن کا جادو پھر سے سرچڑھ کر بولنے لگتا ہے۔ پے در پے وقوعے جنم لیتے ہیں، نئی نئی صورت حال کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ ایسے میں نئے اور اجنبی کروار یا کیا ایک سامنے آتے رہتے ہیں اور یوں سامنے آتے ہیں کہ پوری قامت کے ساتھ آنکھوں میں سما جاتے ہیں۔ تاہم یہ سارے کروار اس حد سے آگے نہیں بڑھتے جو مصف نے ان کے لئے مقرر رکھ چھوڑی ہے وہ مصف کے لکھے کونہ صرف برضاء رغبت قبول کرتے ہیں بلکہ اس حشیت سے قاری بھی انہیں ببرد چشم قبول کرتا چلا جاتا ہے۔

لیکن ایک کروار ایسا ہے کہ مصف نے جس کے لئے پڑھنے والوں کے دلوں میں نرم گوشہ پیدا کرنے کو ایڈھی چوٹی کا زور لگا دیا ہے مگر قاری اسے اپنے دل میں مناسب جگہ نہیں دے پاتا حالانکہ وہ کروار بہت خوب صورت اور بہت دلاؤز ہے۔ یہ کروار بخی کی ناجائز اولاد اور سلیم کی محبوبہ نیتا کا ہے، جو خالد کی لے پالک بلکہ اصل بخی کی طرح اس گھر میں رہتی ہے اور یوں رہتی ہے کہ اس کی خوبیوں سے سارا گھر مہکتا رہتا ہے مگر خالد کے بیٹے نیم کے دل پر یہ مہک دستک نہیں دے پاتی، بالکل اسی

طرح جس طرح قاری کے دل تک اس مہک کی دسترس نہیں ہو پاتی۔ یہ کردار آخر مہک پہنچتے پہنچتے اس قدر بے بس لاچار اور مظلوم ہو جاتا ہے کہ بدلتے میں اسے پڑھنے والوں کی ڈھیروں ہمدردیاں ملنی چاہیں، مصنف بھی ایسا ہی چاہتا ہے مگر ایسا ہوتا نہیں۔ ہے۔ قارئین کی ساری ہمدردیاں اس بوڑھے کی جھولی میں جا پڑتی ہیں جس کے ماتھے کا داغ اس خوب صورت لڑکی کو بنا دیا جاتا ہے، ہمدردیاں سیشنے والا بوڑھا کوئی اور نہیں اس ناول کا مرکزی کردار خالد ہے۔

نکے پنڈ میں پلنے بڑھنے والا خالد، جس کا باپ حکیم بن گیا تھا۔ ایک وقت تھا کہ خالد کے بزرگ بارہ تیرہ ایکٹھے اراضی کے مالک تھے جسے وہ خود ہی کاشت کرتے تھے لیکن اس کے دادا نے اپنی زمین ملک خوشی محمد کو لکھ دی اور خود سائیں جی ہو گئے تھے کہ انیس اپنی نسل کو ختم ہونے سے بچانا تھا۔ خالد کی دادی نے چرخہ کات کات کر گھر کا خرچ پورا کیا دادا جی فوت ہو گئے اور خالد ایسے ہی حالات میں پڑھ لکھ کر شر پہنچ گیا۔ وکیل بنا، محبت کی۔ جس سے محبت کی اس سے شادی نہ کر سکا۔ جس سے شادی کی وہ زندگی کا حصہ نہ بن سکی۔ جو اس کے لئے اجزگئی اسے دیکھا تو تڑپ انہا کہ اس کو تو زندگی کا ساتھی ہونا چاہئے تھا۔ کفارہ یوں ادا کرتا ہے کہ اس کی ناجائز بیٹی کو اپنے گھر میں بیٹی بنا کر لا باتا ہے مگر اس کے دشمن اسی کو اس کے لئے گالی بنا دیتے ہیں۔ وہ اپنے حواس کھو بیٹھتا ہے اس کے لئے سب کچھ اندھیر ہو جاتا ہے اور وہ ننگے پاؤں ریت کی ڈھیری پر جا بیٹھتا ہے۔

قاری جو خالد کے ساتھ ساتھ چل رہا ہوتا ہے یہاں پہنچ کر اس کا دل بھی بیٹھ جاتا ہے۔ ایسے میں کئی خواہشیں جنم لیتی ہیں۔ کاش مصنف اتنا بے درد نہ ہوتا، اسے عاشی سے ہی ملوادتا کہ جس کے بدن کی مہک ناول کے صفحوں سے بھی اٹھ رہی ہے۔ ایسا ممکن نہ تھا تو کاش ولی محمد سنیارے کی بیٹی نجمہ ہی اس کا مقدر بن جاتی کہ جو خود سونے کی ڈلی تھی۔ اور نہیں تو زینت کم از کم بالکل ملوانی نہ ہوتی، یوں ہوتی جیسے شہناز قہقہے لگانے والی، جملے پھینکنے والی، دلگیری کرنے والی اور الجھنوں کو سلجنے والی۔ مگر ناول جوں جوں آگے بڑھتا ہے ظالم دکھ کے بیجوں کی گرفت دل پر مضبوط ہوتی چلی جاتی ہے۔ ایسے میں فرحانہ بھی بہت پچھے رہ جاتی ہے اور میں سوچتا ہوں، فرحانہ کو اتنا پچھے تو نہیں رہنا چاہئے تھا۔ مگر میرے چاہئے اور خواہش کرنے سے کیا

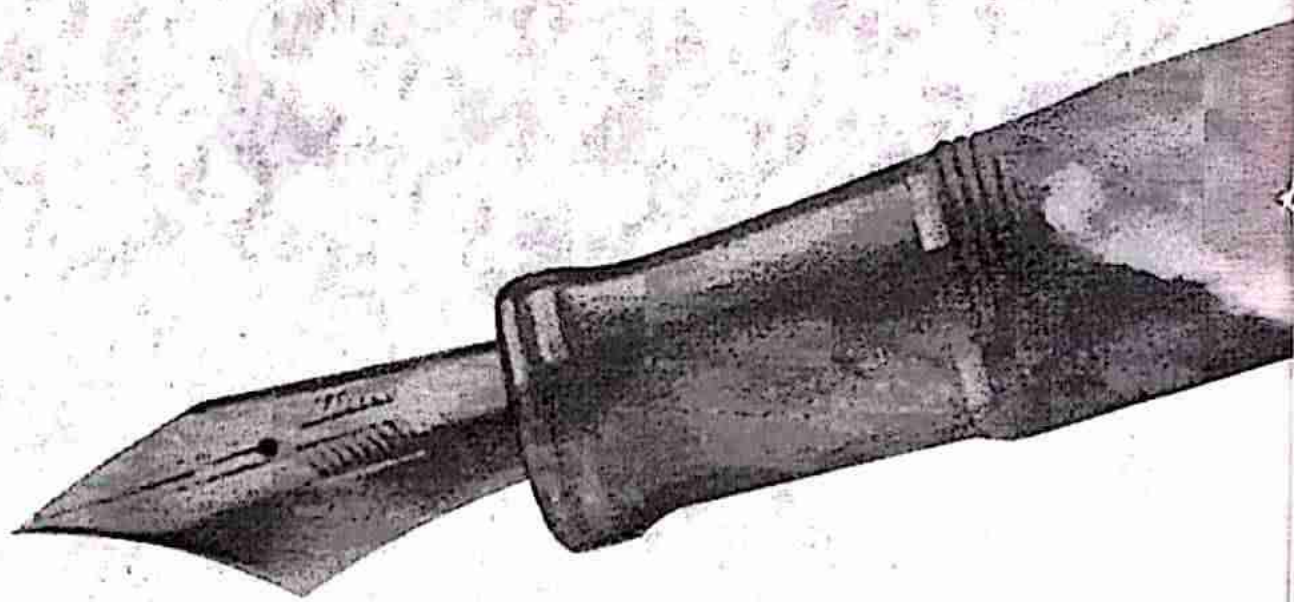
فرق پڑتا ہے، کہانی کو تو اسی نجع پر چلنا تھا جس پر ناول نگار چلانا چاہتا تھا۔ سو ناول جب اپنے اختتام کو پہنچتا ہے تو میں اپنے سارے "اگر مگر" بھول جاتا ہوں اور تسلیم کر لیتا ہوں کہ مشا یاد جیسا فکار کہانی کو قاری کی مرضی سے نہیں بلکہ خود اپنی مرضی سے جیسے چاہتا ہے چلا آتا ہے اور یہ بھی اعتراف کرنا پڑتا ہے کہ ناول کے ایسے کروار پنجاب سے اور پنجابی زبان میں ہی تخلیق کئے جاسکتے تھے اور انہیں کوئی اور نہیں صرف مشا یاد ہی تراش سکتا تھا۔

(۱۹۹۸ء)



---

ڈپٹی نذرِ احمد کے ناولوں میں عقل کی روشنی بہت ہے مگر وہ جادو اور بھید  
جو ”الف لیلہ“ سے چل کر ”قصہ چمار درویش“ تک اور اس سے آگے  
”فسانہ عجائب“ تک آیا، وہاں نہیں ہے۔ (انتظار حسین)



سفر



لوشان، نیخی اور چین بے جیں

یورپ میں چن چلا  
گھر کی تلاش میں راجحا

## لوشان، فیضی اور چین بے جسین

یہ اس صدی کے آغاز کا واقعہ ہے۔

اپنے آخری دہوں پر آچکی رفت پذیر بوزھی صدی کے ان دنوں کا بہب چین شہنشاہی استبداد کے بدترین دور سے گزر رہا تھا اور لوشان جاپان میں میڈیکل سائنس کی تعلیم حاصل کر رہا تھا۔

وہی لوشان جو بعد میں چین کا عظیم افسانہ نگار کہلایا۔

ایک روز وہ اپنی کلاس کے دوسرے طالب علم ساتھیوں کے ہمراہ کانچ کے بال میں وہ فلم دیکھ رہا تھا جو روس اور جاپان کے بیچ جنگ کے بارے میں تھی۔ اس فلم میں ایک ایسے چینی کو دکھایا گیا جس نے جاپانیوں کے خلاف رو سیوں کے لئے جاسوسی کے الزام میں موت کی سزا پائی تھی۔ فلم کے منظر میں اس کا سر قلم ہوتے دیکھنے کے لئے بہت سے دوسرے چینی بھی اردو گرد تجھ ہو گئے تھے۔ اپنے ہی ساتھی کی موت کا تماشہ دیکھنے والے چینیوں کے چہرے کسی بھی تاثر سے خالی نظر آتے تھے۔

لوشان مضطرب، فلم کا یہ منظر دیکھ رہا تھا کہ پاس بیٹھے ایک جاپانی کلاس فیلو کا یہ

ٹنزیہ جملہ سناتے ہے۔

”ویکھو یہ حالت ہے چینیوں کی، چینیوں کو ضرور نیست و نابود ہو جانا

چاہئے“

لوشان کے لئے یہ الفاظ بخلی کے کوندے کی طرح تھے۔ فلم بیچ میں ہی چھوڑ دی اور ہال سے باہر نکل گیا۔ ٹنزیہ کی کاش اور دکھ کا وار اس قدر شدید تھا کہ اس کا دل تعلیم

سے اپٹ گیا۔ میڈیکل کی تعلیم عین بیچ میں پھوڑی اور جاپان کو بھی خیر باد کہ دیا۔  
اپنے ملک پلت کر کاغذ قلم تھام لیا اور اس نتیجے پر پہنچا۔

”اگر بہت سارے لوگ یماری سے مر جائیں تو یہ افسوس ناک بات۔

نہیں ہو گی تاہم اہم بات تو یہ ہے کہ ان کے اندر احساس کی آنچ رکھو

دی جائے۔“

وقت نے ثابت کیا کہ لوشان اور اس جیسے باشور افراد نے قوم کے باطن میں احساس کی ایسی قندیل روشن کر دی جس نے صرف ۱۹۶۱ء میں شاہی استبداد کے خاتمے کی راہ روشن کی، آگے چل کر چینی غیر ملکیوں کے سطح سے بھی آزاد ہو گئے۔

پاکستان ۷۱ء میں آزاد ہوا تھا جبکہ چین میں کیمونٹ دور کا آغاز ۱۹۴۹ء میں ہوا۔ ہمارے ہاں گذشتہ نصف صدی میں خوب اکھاڑ پچھاڑ رہی تھی کہ ملک بھی آجھا ہو گیا مگر چین ایک مستحکم ملک کے طور پر سامنے آیا۔ دونوں ممالک کے بیچ ایک خاص انس کا رشتہ، جو شروع ہی میں استوار ہو گیا تھا، ابھی تک چلا آتا ہے۔ اکادمی ادبیات نے گذشتہ برس محبت کے اس رشتے کے اعتراف میں ایک وفد چین بھیجا۔ اس وفد میں عبداللہ ملک، محسن احسان، اے حمید، شنزاد احمد، نادر تبرانی، زاہدہ حنا، اصغر ندیم سید اور عنایت اللہ فیضی شامل تھے۔

چڑال کا عنایت اللہ فیضی غالباً وند کا سب سے کم عمر رکن تھا۔ ”غالباً“ کا لفظ میں نے احتیاطاً لکھ دیا ہے کہ اس وفد میں ایک خاتون بھی شریک تھی اور کسی خاتون کو کسی مرد سے عمر میں بڑا کہہ دینے کے نتائج کیا ہو سکتے ہیں، یہ میں خوب جانتا ہوں۔ خیر، یہ تو میں نے از راہ تفنن کہہ دیا ورنہ حقیقت تو یہ ہے کہ زاہدہ حنا اپنے خوب صورت افسانوں اور نھیک نھیک نشانہ لگاتے کالموں کی وجہ سے اتنے بڑے قد کی ہے کہ ہمیں معترض ہونا ہی پڑتا ہے۔۔۔۔۔ ہاں تو بات صغير سن فیضی کی ہو رہی تھی مگر دیکھنے صغير سن کو ”کم سن“ کے معروف معنوں میں مت لجھتے گا کہ اس کی تحریر میں کہیں بھی کچا پن نہیں ہے۔ خوب جملہ لکھتا ہے، اپھی طرح بنا سنوار کر، سایت سے اور بیچ میں روشنی کی ایک لکیر رکھتے ہوئے۔۔۔۔۔ پھر ڈیل ڈول، رکھا اور نشست و برخاست سے بھی بڑا بڑا لگتا ہے۔۔۔۔۔ اپنے قد سے بھی بڑا۔۔۔۔۔

ج تو یہ ہے کہ فیضی ایک میٹھا آدمی ہے۔ محبت کے شیرے میں لمحڑا ہوا۔ ملو تو

قطرہ قطرہ پکنے لگتا ہے چھینٹے اڑاتا ہے، اوہرا اوہرا جس سے ملتا ہے اسے میسا لرتا جاتا ہے۔ ایسا آدمی کڑوا ہو ہی نہیں سکتا کہ اس کی سرشت میں ہی ملحاں ہوتی ہے، محبت ہوتی ہے، عاجزی ہوتی ہے اور خلوص ہوتا ہے۔

فیضی سے میرا تعارف اس کی پہلی کتاب "واخان" اے وندو ان نو سنہل ایشیاء" کے حوالے سے ہوا تھا اور اب اس کی دوسری کتاب منظر عام پر آتے آتے ہمارے بیچ محبت کا وسیع ہرا بھرا قطعہ لمبا رہا ہے۔ محبت کے اس علاقے کو وسیع تر کئے چلے جانے میں ساری مشقت فیضی کی ہے۔ وہ خود گھوڑا، دوڑا دوڑا کر محبت کے یہ علاقوں گھیرتا رہا ہے اور میرے سامنے پھیلا تا چلا گیا ہے۔

ان محبت کے قطعوں پر قدم و ہر تا گذشتہ جوں میں وہ یوں میرے پاس آیا تھا کہ اس کے ہاتھ میں چین کے سفرنامے کا مسودہ تھا۔ میں نے اشتیاق سے یونی چند سطرس پڑھیں۔ پھر کیا تھا، تحریر نے مجھے گرفت میں لے لیا لذاتمیل مسودہ دیکھنے کے لئے اپنے پاس رکھ لیا۔ پھر پہلی فرصت میں پڑھ کر ایک بے مخالف خط فیضی کو لکھ بھیجا تھا۔ تی چاہتا ہے کتاب پر مزید کوئی تبصرہ نہ کروں وہی خط نقل کر دوں۔ کہ "چین بہ جین" پڑھنے کے بعد یہی میرا فوری اور سچا تاثر تھا۔  
"فیضی تی!

### اچھا لگا

بلکہ بہت ہی اچھا۔

تم کہیں بھی بے شمار سیناؤں پر اکیلی جان سے عاشق نہیں ہوتے۔  
کہیں بھی مہ وشوں کا کوئی گروہ تمہاری وجہت سے متاثر ہو کر انہیں نہیں کرتا۔

کہیں بھی خواہ مخواہ تم کہانی نہیں بنتے۔ اور  
کہیں بھی تم بلا وجہ کہانی نہیں بناتے۔  
مگر پھر بھی اچھا لگا۔

بہت ہی اچھا۔

اتنا اچھا کہ میں نے لفظ لفظ پڑھ ڈالا ہے۔  
جہاں جہاں تم جاتے رہے ہو، میں انگلی تھائے تمہارے ساتھ ساتھ چلتا رہا

ہوں۔

چیز پوچھو تو اے حمید نے اکادمی کے خرچ پر جتنا چین دیکھا ہے اس سے کہیں زیادہ میں نے بیٹھے بیٹھائے تمہاری خوب صورت تحریر سے دیکھ لیا ہے۔

نہ صرف دیکھا ہے اس محبت کو محسوس بھی کیا ہے جو تم ساتھ لے کر آتے ہو۔

اور جس کی خوبیوں تھے لفظوں سے امنڈ رہی ہے۔  
تم نے صرف چین کا حال ہی نہیں دکھایا ماضی کی تاریخ کا پارچہ بھی ہمارے سامنے پھیلا دیا ہے۔

یوں کہ ہمیں آکتا ہے نہیں ہوتی۔  
ذہن نہیں بُثتا۔

گویا۔۔۔ تمہارا سفر نامہ خالص سفر نامہ رہا۔  
لذت نامہ بننا نہ انسائیکلوپیڈیا۔

یہ ہستروں کسی کسی کے بخت میں ہوتا ہے۔  
تمہیں عطا ہوا ہے۔

اوہ خوب ہوا ہے۔  
امید کی جانی چاہیے  
بلکہ یقین کیا جانا چاہئے  
کہ یہ سفر نامہ

”فرقد لذتیہ“ اور بقراطیوں کے لکھے ہوئے سفر ناموں سے الگ اپنی شاذت بنائے گا۔

تمہارا

محمد حمید شاہد

آپ لیفٹی کے سفر نامہ ”چین بہ جین“ کا مطالعہ کر چکیں گے تو میں نے جو آغاز لوشن کے تذکرے سے کیا ہے اس کی وجہ بھی ضرور جان جائیں گے۔ یہی کہ لوشن کا تعلق چین سے تھا اور سفر نامہ بھی چین کے بارے میں ہے۔ مگر اصل وجہ اس کے

علاوہ ہے اور وہ میں اب کے دیتا ہوں .... یعنی وہ ہے احساس کی وہ لمحہ جو پورے سفرنامے کے متن میں برقراری روکی طرح بس رہی ہے۔ یہ وہی رو ہے نے لوشن افراو کے محض جیئے جانے سے زیادہ اہمیت دیتا تھا۔ یقین جانے میں نے سفرنامہ ختم کیا تو لوشن کے یہ الفاظ میرے باطن میں گونج پیدا کر رہے تھے۔

”اگر بہت سے لوگ یہماری سے مر جائیں تو یہ افسوس ناک بات نہیں ہوگی تاہم اہم بات تو یہ ہے کہ ان کے اندر احساس کی آنکھ رکھ دئی جائے۔“

Digitized by srujanika@gmail.com

---

خیر اس مرتبہ میں نے سفر ہوائی جہاز سے کیا تھا۔ بس دلی سے اڑا اور  
حیدر آباد میں جاترا۔ بھلا یہ کوئی سفر ہوا۔ یہ سواری کیا ایجاد ہوئی سفر سے  
مہماں رنگ ہی خارج ہو گیا۔  
(انتظار حسین)

## یورپ میں چن چلا

رباعی پر بحث چل رہی تھی مجنوں گور کھپوری مرحوم صدارت فمارہے تھے ان  
کی باری آئی تو آئے اور کسی کا حوالہ دے کر کما۔

IT IS NOT AN AGE OF GREAT POETRY

IT IS AN AGE OF GREAT LINES.

THE OPPOSITE OF PROSE IS NOT POETRY

AND THE OPPOSITE OF POETRY IS NOT PROSE

BUT SCIENCE

بات ڈاکٹر عشرت ریحانہ کے سفر نامہ یورپ میں چن چلا پر کرنی ہے اور ذکر  
شاعری نثر اور سائنس کا چل اکلا تو اس کی ایک وجہ تو غالباً "خود ڈاکٹر عشرت ریحانہ  
ہیں کہ غریق سائنس ہوتے ہوئے بھی اردو کا سفر نامہ لکھ ڈالا اور خوب خوب لکھا۔  
یوں کہ قاری پڑھنے کو بینتا ہے اور آخری سطر تک پڑھے چلا جاتا ہے حالانکہ انہوں  
نے کہیں بھی وہ آزمودہ گرم مصالحے استعمال نہیں کئے جو آج کے سفر نگار اپنے ہر سفر  
نامے کی دیگر میں دھڑلے سے اس لئے استعمال کرتے ہیں کہ پڑھنے والا چٹکارے لیتا  
روہ جائے۔

اور دوسری وجہ یقیناً" وہ اولی رویے ہیں کہ جن کی وجہ سے شبہم رومانی کو کہنا

پڑا تھا۔

”یہ شاعری کا دور ہے مگر یوں لگتا ہے یہ دور شاعری کا نہیں“

شبہم رومانی نے تو یہاں تک کہہ دیا تھا۔

”غزل آج کی مقبول ترین صنف ہے اور شاید غزل ہی وہ صنف ہے جس کی طرف شاعروں کا دھیان کم کم ہے۔“

لیجئے شاعری کا قصہ موقوف کرتے ہیں اور نشر کی طرف چلتے ہیں۔ اب تک جو کما اسے جملہ ہائے معتبر سمجھتے جانے اور در گزر کچھ بالکل اسی طرح جیسے آپ شاعری کی درجنوں کتابوں سے در گزر کر کے ایک نشر کی کتاب اختاتے ہیں اور خدا اختاتے ہیں اور یقین کیا جانا چاہتے کہ ڈاکٹر عشت ریحانہ کی تحریر میں وہ تأشیر ہے کہ بندہ خدا اختاتا ہے۔ لفظ لفظ الیلا، جملے شوخ و چخل، رنگ بکھیرتے، انگلی میاں کرتے، اندر ہی اندر کبھی گد گدی کرتے ہیں اور کہیں گھرائی میں اتر کر ایک کک، ایک درد، ایک ترپ پچھوڑ جاتے ہیں۔

کتاب کا آغاز ”ہائے ہائے ہائے“ سے ہوتا ہے سلام و دعا والے ہائے سے لے کر درد کے مارے لبوں سے نکلنے والے ہائے سے بات ہوتی ہوئی استعجاب والے اس ہائے تک جا پہنچتی ہے جس کا اظہار ہمارے ہاں رخسار پر انگلی رکھے بنا ممکن نہیں ہے۔ ۰۰ کہتی ہیں۔

”سو اتنی ساری ہائے تھیں۔۔۔ پہلی اللام علیکم کی جگہ۔۔۔ ہاؤ آر یو کی جگہ یا پھر گذ مار نگ کی جگہ، جو صبح سے لے کر رات تک چلتی ہے۔۔۔ دوسری مارے صدمے کے، جس میں دوسری جنگ عظیم کے ڈھیر سارے دکھوں جن کا الاو ابھی تک دنیا میں روشن ہے جس میں اپنے بھی کتنے زخم چراگاں کئے ہوئے ہیں۔۔۔ یہ موئے فرنگی تباہ ہو کر راکھ کے ڈھیر سے تعمیر نہ کرتے ہیں اور ہم فقط تعمیر کے نفعے گلستانے ہیں اور ان فرنگیوں کی توپوں میں کیڑے پڑنے کی دعا کرتے ہیں پھر ان سے یہ توپیں خریدنے کے معاملے کرتے ہیں اور جب یہ توپیں ہماری ارض پر پہنچ جاتی ہیں تو ان میں کیڑے پڑ جاتے ہیں۔۔۔ آپ جانے اور

چ جانے۔ ہے نا دکھ کی بات اور بھلا ان زخموں کی ٹیس سے کیوں نہ  
ہائے نکلے”

ڈاکٹر عشرت ریحانہ ہمیں آشنا کے میونچ لے چلتی ہیں اور پلت پلت کر چیچھے  
دیکھنے پر مجبور کرتی ہیں ہم کبھی روشنیوں میں گم ہوتے ہیں ان کی ترقی کو حضرت سے  
دیکھتے ہیں اور اس سب کچھ کو محسوس کرتے ہیں جو ڈاکٹر عشرت ہمیں محسوس کرانا  
چاہتی ہیں۔

بات رباعی کے تذکرے سے شروع کی تھی، جی کرتا ہے ایک مرتبہ پھر رباعی کا  
تذکرہ کروں۔ رباعی کی تعریف یوں کی جاتی ہے کہ ”ان کو کچھ کہتا ہے اہتمام سے کہنا  
ہے پسلے سمجھا کر کہنا ہے اور پھر تاکید سے کہنا ہے۔“

ڈاکٹر عشرت ریحانہ نے بھی ہمیں کچھ کہنے کی کوشش کی ہے۔ پسلے سمجھا سمجھا  
کر اور پھر تاکید سے۔ یوں انسوں نے سفر نامہ نہیں لکھا رباعی لکھی ہے۔

رباعی کی ایک فضیلت یہ بھی ہوتی ہے کہ آپ چاہیں تو دس رباعیوں میں ایک  
ہی خیال Develop کریں یوں کہ ہر رباعی ایک Unit بھی ہو اور مربوط ہو کر ایک  
خیال کی تکمیل کرے۔ یورپ میں چن چلا ایسا سفر نامہ ہے جس کا ہر باب ایک کمانی کی  
طرح تکمیل ہے اور کتاب کے تمام ابواب مل کر ایک تکمیل تصویر بھی بناتے ہیں۔  
جنگ اور رومانس، کس کی بیوی کس کی پیش، نائک، ڈیڈ اور ڈائز غرض سارے ابواب  
میں اس نے بظاہر تمثیلی راکھ کو کریں کر جو چنگاریاں برآمد کی ہیں وہ کمانیوں کی طرح  
دری تک لو دیتی ہیں۔ یہ اسلوب انہیں ہم عصر سفر نگاروں سے ایک الگ شناخت دیتا  
ہے۔ اس قدر خوب صورت آغاز پر ڈاکٹر عشرت ریحانہ یقیناً ”داد کی سختی ہیں۔“

Realty

## گھر کی تلاش میں رانجھا

”گھر کی تلاش“ جسے سجاول خان رانجھا نے سفر نامہ اور روپورتاژ کما ہے، میرے نزدیک خود نوشت سرگزشت ہے۔ ایسی خود نوشت جس کا غالب حصہ دیار غیر کے مشاہدات، تجربات اور واقعات پر مشتمل ہے مگر یوں کہ مصنف پلٹ پلٹ کر پیچھے دیکھتا ہے اور اپنی حیات کے بیت چکے لمحوں کا خوبصورت پورٹریٹ بناتا چلا جاتا ہے۔ بقول سجاول رانجھا:-

”یہ ایک سفر کی داستان ہے صرف زمین، پانی اور ہوا کا سفر نہیں بلکہ زندگی کا سفر۔“

فرنگی تمدنیب کا خود فرنگیوں کے درمیان سالہا سال رہ کر مطالعہ کرنے والے سجاول رانجھا نے خود پر بیتے لمحوں کو ”گھر کی تلاش“ کی صورت کچھ یوں مرتب کیا ہے کہ بقول پروفیسر محمد منور مرزا ”یہ محبت سے پڑھی جانے والی کتاب“ بن گئی ہے۔ ورڈزور تھے کے نزدیک انسان میں بنیادی، امتیازی اور قابل قدر ملاحتیں، اس کی جلیتیں، جذبات اور تجیلات ہیں جو خارجی فطرت کے حسن، توازن اور خوبصورتی سے متاثر ہوتے ہیں۔ جلیتیں، جذبات اور تجیلات، یہ تینوں عناصر ”گھر کی تلاش“ کا خلاصہ ہیں مگر مصنف نے جو سفر کیا ہے اس میں اسے محض خارجی حسن، توازن اور خوبصورتی سے واسطہ نہیں پڑا اس سے آگے کے بھی مرحلے آئے ہیں۔ وہ کئی اہم سوالات انھا تا چلا جاتا ہے جن سے بظاہر مستحکم خیز صورت حال کی پچھڑی پچھوتی ہے

مگر در اصل وہ تufen زده ہے پر نشتر زنی کر رہا ہوتا ہے۔  
افتخار عارف نے کہا تھا:-

”مجھے کہنے دیجئے کہ یہ سفر نامہ یورپ کے حوالے سے لکھے گئے سفر  
ناموں سے قدرے مختلف ہے اپنے بیانیہ کے اسلوب میں بھی مختلف  
ہے اور اپنے تجربہ کے انداز میں بھی جدا گانہ مزاج رکھتا ہے۔“

”بھر کی تلاش“ اہل نظر کو منفرد لگاتا تو بجا لگا کہ راجحہ بیان کو مشاق احمد یوسفی کی  
طرح دلچسپ بھی بناتا ہے اور مضمون خیز بھی، تجربات کی انوکھی سطح، مشاہدات کا نیا  
انداز، بیان کی نورت، مزاج کی جاہنی اور جملوں کی بے ساختگی کتاب کو اس قدر  
دلچسپ بناتی ہے کہ بقول افتخار عارف، اختلاف کے بے شمار موقع آتے ہیں مگر کتاب  
ایک دم رکھنے کو جی نہیں چاہتا۔

بیانیہ کے علاوہ جس چیز نے کتاب کو جدا گانہ حیثیت دی ہے وہ تجربے کی گمراہی  
اور وسعت ہے۔ صورت حال کا بھر پور اور دلکش تجزیہ اس لئے ممکن ہو سکا کہ  
مصنف نے یہ سفر مخفی سفر نامہ لکھنے کے لئے نہیں کیا وہ آخر سال کا طویل عرصہ دیار  
غیر میں رہا۔ ان کی زبان سیکھی اور وہ ساری تکلیفیں برداشت کیں جن سے ایک  
پاکستانی کو بیرون ملک رہ کرواسطہ پڑتا ہے اگرچہ مصنف حصول تعلیم کے لئے ملک سے  
”فرار“ ہوا تھا مگر ایک نظر خدمات کی اس فہرست پر بھی ڈال لیجئے جو بیرون ملک اسے  
سر انجام دینا پڑیں۔

- ۱۔ یونانی ہوٹل میں صفائی اور کچھوں کی دھلانی۔
- ۲۔ کئی منزلہ عمارت کی سیر ہمیوں کو دھونا۔
- ۳۔ تیس مقامات پر چوکیداری۔
- ۴۔ اسبلنگ پلانٹ پر کام۔
- ۵۔ ڈاکخانے میں خطوط اور پارسلوں کی چھانٹی۔
- ۶۔ کوئلہ چھانٹنے والے چھبوں کی نگرانی۔
- ۷۔ شاپنگ ہاؤسز میں بار برداری۔
- ۸۔ تالے بنانے والی فیکٹری میں کام۔
- ۹۔ اسلامویں فیکٹری میں گرم گرم چادریں کائنا اور سلاخیں اتارنا۔

- ۱۰۔ کپڑے کے کارخانے میں کپڑوں پر استری۔
- ۱۱۔ بوڑھی فنکارہ کے گھر اس کے کتے کی موجودگی میں رہائش۔
- ۱۲۔ مویشی خانے میں مویشیوں کی دیکھ بھال، راشن ڈالنا اور مویشی خانے کی صفائی وغیرہ۔

مصنف جن جن تجربوں سے گزرا ہے اور جو کچھ محسوس کیا ہے اسے چیز بیان کر دیا ہے کہیں کہیں تو بیان کے اس کھرے پن سے روشنگئے کھڑے ہو جاتے ہیں۔ مارلبورو فیکٹری کے اندر کام کے دوران جرمنوں کی زبانی مصنف کو جو کچھ سنتا پڑا وہ بھی ملاحظہ ہو۔

”تمام لعنتی غیر ملکیوں کو اپنے ملک سدھارنا چاہئے“  
 ”مسٹر کھان، تم نے یہ جگہ صاف نہیں کی“  
 ”مسٹر کھان، یہاں پیسے کام کے ملتے ہیں، یہ شب انھاؤ اور وہاں نالی میں پھینک آؤ“

”دو شائزے پاکستانی“

”تم غیر ملکیوں کی ایسی کی تیسی نکل جاؤ ہمارے ملک سے“ وغیرہ وغیرہ  
 اگر مصنف سفر نامہ لکھنے کے لئے سفر کر رہا ہوتا تو تجربات کی اس سطح کو چھو بھی نہ سکتا تھا۔ تجربے کی اس ندرت نے ”گھر کی تلاش“ کو منفرد کر دیا ہے۔

کئی اپے مقامات آئے ہیں جہاں مصنف بہت جذباتی ہو گیا ہے۔ اپنے نظریے کی تشریع کا حق مسلم مگر دوسروں کی تکفیر کہیں کہکھتی ہے۔ یہی موقع افتخار عارف کے بقول اختلاف کے موقع ہیں۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ادبی تحریروں میں کیا یہ روایہ مبارح ہے اور کیا ایسا کرنا درست بھی ہے؟ ترقی پسندوں کے ہاں اس رویے کو تلاش کیا جاسکتا ہے، جبکہ ممتاز مفتی نے اس کا جواز ”رام دین“ میں بیان کر دیا ہے۔ ممتاز مفتی کے نزدیک ”جو نوجوان دین پر فخر نہیں کرتے مہذب اور امن پسند کھلوانے کے لئے مذہبی تعصب سے پاک ہوتے ہیں، اور یکوار بننے کی کوشش کرتے ہیں، وہ حقیقت میں دشمنان اسلام کے چنگل میں پھنسے ہوئے اور مغرب زدہ ہوتے ہیں“ راجحہ کو اس حوالے سے دیکھا جائے تو وہ قطعاً ”مغرب زدہ نہیں ہے۔ یوں اس کے تعصب کا جواز بھی نکل آتا ہے۔

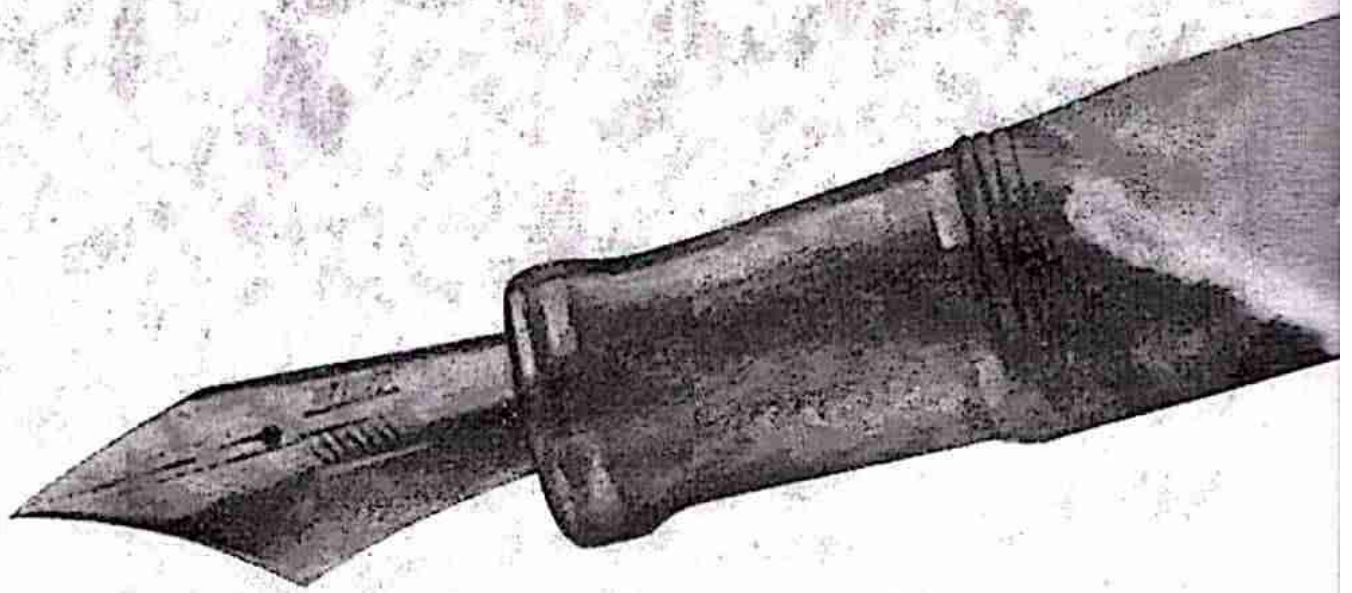
وہ عین فرنگیوں میں رہ کر اپنے آپ کو اپنے ایمان سمیت بچائے رکھتا ہے۔ وہ روایتی سفر نامہ ٹگاروں کی طرح ”ولایتی ہیر“ کا تعاقب کرتا نظر نہیں آتا جس پر سید ضمیر جعفری حیرت سے کہہ اٹھتے ہیں:-

”مجھے تعجب (ذاتی طور پر افسوس) ہے کہ کسی ”فرنگی ہیر“ کا تعاقب کرتے نظر نہیں آئے زندگی وہاں بہت بھیگ کر گزاری مگر دامن ترنہ ہونے دیا، ہونے بھی دیا تو اس طرح کہ اگر دامن نچوڑ دیں تو فرشتے وضو کریں۔“

”گھر کی تلاش“ دراصل عمیق تجربوں کے بیان کا وہ خوشنگوار اسلوب ہے جو سحر طاری کر دتا ہے، چونکا تا ہے، جنہیوں تما ہے اور کچھ سوچنے پر مجبور کرتا ہے۔ یہ ایک مسلم پاکستانی طالب علم کی معاش اور تعلیم کے درمیان کشمکش کی واسطہ ہے، جو منی میں سیاسی پناہ کے نام پر ذاتیں خریدنے والوں کی رواداد ہے، اجنبی معاشروں میں بس جانے والوں کے اذہان میں اپنی شناخت کے حوالے سے اٹھنے والے سوالوں کی کہانی ہے اور بقول پروفیسر محمد منور:-

”یہ نظر افروز کتاب ہے عبرت آموز کتاب ہے، دل دوز کتاب ہے“  
اور بقول افتخار عارف:-

”عطاء الحق قاسمی“ مستنصر حسین تارڑ، امجد اسلام امجد، شین فرخ اور قمر علی عباسی کے یورپ کے سفر ناموں کے بعد سجاوں خان راجحہ کا یہ سفر نامہ بھی ضرور پڑھا جانا چاہئے۔“



A single, elegantly written character from a cursive script, possibly Persian or Arabic, is positioned at the bottom left. The character is rendered in a thick, black ink that stands out against the lighter background. It features fluid strokes and a small decorative element at the top right.

پولنڈ

ایک چڑھ، چڑھ، چڑھ  
سو مو قلی

## ایک چہرہ، چہرہ بہ چہرہ

واصف علی واصف نے کہا تھا

”چروں کا مشاہدہ، ان کا مطالعہ کتابوں کے مطالعہ سے کمیں زیادہ دانائی اور حکمت عطا کرتا ہے۔ زندگی کی کھلی کتاب میں ہر چہرہ ایک الگ کتاب ہے، ایک الگ انداز، ایک الگ تاثر، ایک الگ مدار، ایک الگ عنوان ہے...“

واصف کا کہا مجھے یوں یاد آیا کہ میں ڈاکٹر ظہور احمد اعوان کی شخصیم کتاب ”چہرہ بہ چہرہ“ ابھی ابھی ختم کر کے بیٹھا ہوں۔ ایک سو گیارہ زندگیوں کے خاکے کھینچتی پانچ سو چار صفحات پر محیط اس کتاب میں کمیں دانائی اور حکمت کی لرسیں ہیں تو کمیں حرمت کے ابواب، کمیں جذبوں کی مدد امنڈ رہی ہے تو کمیں زندگی ایک نئے عنوان کا مضمون بن کر سامنے آتی ہے۔ واصف ہی کی ایک اور بات یاد آرہی ہے، سو وہ بھی سن لیجئے۔

”جو تعلق سے گریزاں ہو وہ علم جاپ ہے“

ڈاکٹر صاحب سے ابھی تک میری بالشافہ کوئی ملاقات نہیں ہوئی تاہم ان کے کالم پڑھ پڑھ کر ان کے علم کے رعب میں ہوں۔ یہی رعب ہمارے نئجے جاپ کی طرح رہا ہے۔ ڈاکٹر صاحب کی مجستی کر انہوں نے کتاب ارسال کی۔ آج کل کے مصنفوں

حتیٰ کہ مرتبین اپنی کتاب کے پس سرورق پر اس قدر جوان اور اتنی رنگیں تصویر پھیپھاتے ہیں کہ جو دیکھے دیکھتا ہی رہ جائے کتاب کھولنے کی نوبت ہی ن آئے کہ ایسی بست شاذ کتابیں اندر سے بھی اتنی ہی جاذب ہوتی ہیں۔

ڈاکٹر صاحب نے کتاب کا سرورق رنگیں کیا ہے نہ اپنی کوئی تصویر چھاپنے کا تردود کیا ہے۔ ہاں ایک کام کیا ہے اور وہ یہ کہ پس سرورق پر آکٹالیس کتابوں کی فہرست دے دی ہے جوان کے زور قلم کا نتیجہ ہیں۔ اس فہرست کو پڑھ کر میں مزید علم کے حباب میں آگیا ہوں۔ تاہم کتاب کھولنے کی اس کی پہلی خوبی جو مجھ پر عیاں ہوتی ہے وہ اس کی گرفت ہے۔ تحریر کی اثر انگیزی کا یہ عالم ہے کہ میں اتنی مولیٰ تازی کتاب ایک ہی نشست میں پڑھ ڈالتا ہوں اور ہمارے بیچ کے سارے حبابِ شتم ہو جاتے ہیں۔

اب مجھے یوں لگنے لگا ہے کہ میرے پاس ہی کمیں خاکہ نگار صاحب تشریف فراہیں۔ ان کے اوہر ادھر وہ سارے ”خاکوں“ بیٹھے ہیں جن کی زندگیاں اتنی قابل رشک ہیں کہ دامن نچوڑ دیں تو فرشتے وضو کریں۔

اشفاق احمد نے ”سو لاکھ کا ہاتھی“ کے عنوان سے ممتاز منظر پر لکھتے ہوئے ابتدائی ایام کے اپنے ان دو دوستوں کے تین خاکوں کا تذکرہ کیا ہے جنہیں ایڈیٹر نے اس لئے ناقابل اشاعت قرار دیا تھا کہ ان میں ساری ہی اچھی اچھی باتیں تھیں اور اچھی اچھی باتیں پڑھ کر قارئین کے بے مزا ہونے کا اندیشہ تھا۔ ڈاکٹر ظہور احمد اعوان کے سب اچھا کی اطلاع دیتے یہ خاکے نہ صرف ایڈیٹر نے اخبار کے کالموں میں بے خوشی چھاپ دیتے تھے، اب کتابی صورت میں بھی ہمارے سامنے ہیں اور یوں ہیں کہ ہم انہیں مزے لے لے کر پڑھتے ہیں، متاثر ہوتے ہیں اور ڈاکٹر صاحب پر رشک کرتے ہیں جو اپنے مددویں کی محبت کے اس قدر اسیر ہو گئے ہیں کہ ہر حال میں محبت کے Magnetic Field کے اندر ہی رہنا چاہتے ہیں۔ انہیں اس محبت کا اقرار ہے، دل سے بھی اور زبان سے بھی، لذاد وہ مدح سرائی کرتے ہیں، مکمل مدح سرائی۔ جبکہ خاکہ نگاروں پر ناقدوں نے قدغن لگا رکھی ہے کہ ہر فرشتے کا سایہ ضرور تلاش کرنا ہے۔ خوب سے خوب تر شخص میں بھی عیب ڈالنے ہیں۔ بڑائی میں بھی بڑائی کو

ڈھونڈنا ہے۔ چٹ پٹا مصالحہ چھڑکنا ہے، یوں کہ پڑھنے والا چٹھارے لیتا رہ جائے۔ ڈاکٹر ظہور احمد اعوان نے اس طرف سے ”ہاتھ ہولا“ رکھا ہے اور ایسا جان بوچھے کر کیا گیا ہے۔ وجہ انہی سے سن لیجئے۔

”میری خاکہ نگاری درحقیقت خراج نگاری یا محبت ارزانی ہے تاہم مجھے یہ خوشی ہے کہ میں رضاکار خراج نگار ہوں۔ کسی لائق خوشابد یا دھونس دھمکی کے تحت نہیں لکھتا ہوں۔ سوچتا ہوں قلم ہی چلنا ہے تو اسے کdal کیوں بناؤ۔ میں اسے سرجن کا نشر بنانے پر بھی مصر نہیں ہوں۔ یہ میرا منصب نہیں ہے، میں گلاس کے صرف بھرے ہوئے حصے کو دیکھنا کا تمنائی ہوں“

ایسے بھلے مانس خاکہ نگار کا دم آج کے عمد میں یقیناً خدمت ہے لذاد، سارے ایک سو گیارہ آدمی جن کا تذکرہ اس کتاب میں ہے، چاہے سارے کے سارے عین میں اتنے ہی اچھے ہوں نہ ہوں، خود خاکہ نگار یقیناً اتنا اچھا ہے کہ لوگوں کی خامیوں سے صرف نظر کرنے کا حوصلہ رکھتا ہے۔ یوں ایک سو بار ہواں خاکہ جو ڈاکٹر صاحب نے لکھا نہیں ہے، خود بخود مکمل ہو کر اس شخصیم کتاب سے برآمد ہو جاتا ہے۔ یہ ان کا اپنا خاکہ ہے ایک اچھے پچ، نفیس اور کھرے آدمی کا خاکہ۔

”چہرہ بہ چہرہ“ میں شامل خاکوں کو چھ حصوں میں تقسیم کیا گیا ہے وطن کے جیلیے چہرے کی ذیل میں قائد اعظم، علامہ مشرق، حکیم محمد سعید، ڈاکٹر عبد القدری، عبد اللہ اللار ایدھی، نصرت فتح علی خان، آغا طالاش، اور لیاقت علی خان جیسی ایکس قدر آور شخصیات کے ایسے خاکے ہیں جن میں کہیں تو خاکہ نگار شخصیت کے سحر میں بربی طرح گرفتار ہے اور کہیں نظریات میں فاصلے کے سبب خود بھی ایک فاصلے پر کھڑا ہے تاہم ہر خاکہ مکمل ہونے پر ایک روشن تصور بنتا ہے۔

خیوروں کے چہرے کے تحت احمد ندیم قاسمی، غنی خان، قلندر مومند، ڈاکٹر اعجاز راہی، تقویم الحق کا خیل، نیاز سواتی اور دوسرے ہم عصر شعراء اور ادبیوں کا ولیشیں تذکرہ ہے۔ ”دلدار چہرے“ ان دوستوں کے چہرے ہیں جو کبھی نہ کسی حوالے سے ڈاکٹر صاحب کی محبت کے ہالے میں آتے چلے گئے۔ ان میں پیشتر کا تعلق شعبہ تعلیم

ہے۔ ”شر آرزو کے چہرے“ والے حصے میں پشاور شر کے ان چہروں کی صورت گرفت کی گئی ہے جن سے خود پشاور کا چہرہ مستین ہوتا ہے۔ اسی حصے میں دلیپ کمار کی بے رخی کا تذکرہ ہے اور تاج سعید کی انتاپندی کا بھی۔ پھر بخاری کا دوستوں کی محفل میں سمجھی کا گہرا ہونے کی اطلاع دی گئی ہے اور فارغ بخاری کی پوری زندگی کو دکھوں کی بھٹی میں جھوکے جانے کی کمائی بھی کی گئی ہے۔

کتاب کا یہ حصہ زیادہ جاندار ہے ڈاکٹر صاحب کا قلم اس حصے کی تینتیس شخصیات پر لکھتے ہوئے خوب روایت اور گمراہتا رہا ہے۔ خاص طور پر خاطر غزنوی کا خاکہ لکھتے ہوئے مروجہ خاکے کے اسلوب کو بھی اپنایا گیا ہے۔ خصوصاً یہ بتلے تو ان کے پیشہ باطن میں دبے کڑوے چ کی صحیح صحیح عکاسی کرنے لگتے ہیں۔

”خاطر صاحب ستر کے ہیں۔ سائھ و والوں کے لئے باعث رشک ہیں جسمانی طور پر پچاس والے ان کو اپنا آدمی مانتے ہیں۔ چلت پھرت میں وہ چالیس کا چاق و چوبند جد، تمیں والوں کا قلب و جگر، میں والوں کی تو اناں کے ماں ہیں۔ ہفتے میں میں ایک آدھ بار آٹھ دس سال کی بالک معمومیت کااظہار بھی کرتے نظر آئے ہیں۔“

آگے چل کر پشاور کی اس محفل کا تذکرہ ہوتا ہے جو خاطر کی (۷۰) ستروں سالگرہ کے طور پر منائی گئی۔ یہاں ان دوستوں کو یاد کیا جاتا ہے جو کسی نہ کسی وجہ سے اس تقریب میں شامل نہ ہو سکے تھے۔ خاکہ نگار کا وہ کاث دار جملہ ملاحظہ فرمائے جس کی طرف میں آپ کو لانا چاہتا تھا۔

”فلاں، فلاں (نام لے کر) بھی موجود ہوتے تو خاطر صاحب کے دل کو تسلی مل جاتی اور وہ ستر کی عمر کو پہنچنے کے بعد ستر کے بزرگوں والے کام کرنے کا حوصلہ پا لیتے۔“

کتاب میں کچھ عالمی چہرے بھی دکھائے گئے ہیں۔ جنوبی افریقہ کے نیشن منڈیا، سویڈن کے اولف پالے، ایران کی قرۃ العین طاہرہ، بولیوپا کے شی گوویرا، برمائی سوکائی، لندن کے برگس، ملائیشیا کے مہاتیر محمد، جرمنی کی این میری شمل، ارجمندا کے میرا ذونا، اقوام متحده والے کوئی عنان، بھارت کے شرناحی پانڈے کے علاوہ مدر نریسا اور لیڈی

ڈیانا کے خاکے، خاکہ نگار کے وسعت مطالعہ پر گواہ ہیں۔

سان فرانسکو کے درویش حسین احمد کا خاکہ دراصل اس بھرپور دو شیزہ کا خاکہ ہے جس کے منہ میں سگریٹ، ہونٹوں پر لالی اور ہاتھوں میں جام تھا۔ جو لاکھڑا تی اندر آئی تھی اپنا نام سمجھا بتایا تھا اور جاتے ہوئے ہنستی مسکراتی بُوا لمراتی یہ کہتے ہوئے باہر نکل گئی تھی کہ

”تم مجھے ایک ڈرینک خرید دو گے“

اس خاکے میں ڈاکٹر صاحب ایک افسانہ نگار کی طرح واقعے کو کچھ یوں آگے بڑھاتے ہیں کہ سمجھا ساری ہمدردیاں سمیٹ لیتی ہے۔

اگرچہ ڈاکٹر مجبور خٹک کے خاکے میں ان لوگوں پر سخت گرفت کی گئی ہے جو کتاب کی اچھائیوں کے تذکرے کی بجائے اس میں کتابت کی غلطیاں تلاش کرنے لگتے ہیں مگر اس کے باوجود کتابت کی غلطیوں کی طرف توجہ دلانے پر خود کو بہ ہر طور یوں مجبور پاتا ہوں کہ تقریباً ہر دوسرے صفحے پر کوئی نہ کوئی غلطی یوں سامنے آ جاتی ہے کہ بیعت میں انتباہ پیدا ہو جاتا ہے۔ کتابت کی غلطیوں سے صرف نظر کریں بھی تو اس کا کیا سمجھے کہ شفیق احمد کا خاکہ دو مرتبہ شامل ہو گیا ہے اور Suokyi کے خاکے میں تین پیر اگراف دوبار یکے بعد دیگرے عبارت کا حصہ بن گئے ہیں۔

محترم تاج سعید نے احمد عقیل روپی اور یونس ادیب کے حوالے سے کہا ہے کہ:-

”ان کے مجموعے بھی ہمارے سامنے آئیں تو ہم بات کر سکیں گے“

جس سے یہ تاثر ملتا ہے جیسے ابھی تک ان کے تحریر کردہ خاکوں کا کوئی مجموعہ شائع نہیں ہوا جبکہ حقیقت یہ نہیں ہے۔ احمد عقیل روپی نے کئی خاکے لکھے ہیں ناصر کاظمی کے خاکے کا تذکرہ (جو الگ سے کتابی صورت میں شائع ہوا) خود تاج سعید صاحب نے کیا ہے۔ سجاد باقر رضوی پر بھی ان کا طویل خاکہ ”باقر صاحب“ کتابچے کی صورت شائع ہو چکا ہے۔ ”کھرے کھونے“ احمد عقیل روپی کے تیس خاکوں کا مجموعہ ہے۔ جو ۵۹۹ قاء میں شائع ہوا تھا یہ نظری میں نے محفل زیکرازدگی تصحیح کے لئے لکھا ہے۔ اب میں پھر اصل موضوع کی طرف پلٹتا ہوں اور آخر میں اس مجموعی تاثر کا

تذکرہ کرنا چاہتا ہوں جو کتاب پڑھنے کے بعد مجھ پر مرتب ہوا۔ مگر اس سے پہلے ایک اقتباس احمد ندیم قاسمی کے خاکے سے۔

”قاسمی صاحب اس لئے شعر کرتے ہیں کہ ان کے کانڈھوں پر دو فرشتے بٹھائے گئے ہیں جو ہمہ وقت ان کو اچھا شعر کرنے کی طرف راغب کرتے ہیں۔ وہ ان ننانوے فی صد وزن بردار مصرعہ سازوں کی طرف نہیں جن کے فرشتے ان کو شعر نہ کرنے کی رات دن تلقین کرتے ہیں مگر وہ پھر بھی لفظوں کو جوڑ کر اسے شعر کا نام دینے پر اصرار کرتے ہیں“

اس بیان پر ننانوے فی صد وزن بردار مصرعہ ساز یقیناً جز بزر ہوں گے مگر مجھ خوشی ہے کہ میں نے ایسے خاکہ نگار کے خاکے پڑھے ہیں جو ادب کے کسی لگے بندھ فارمولے کا قائل نہیں ہے اور خود بھی فارمولہ خاکے نہیں لکھے۔

ڈاکٹر صاحب کو اس کی فکر نہیں کرنی چاہئے کہ یہ خاکے خاکوں کی مروجہ تعریف کے عین مطابق نہیں ہیں کہ خاکوں کی اس چوتھی کتاب کے بعد لگ بھگ ساڑھے تین سو سو ششیے لکھ دینا بجائے خود ایک ایسا کارنامہ ہے جسے آسانی سے نظر انداز نہیں کیا جا سکتا.... اور ہاں وہ مجموعی تاثر جس پر مجھے بات ختم کرنی ہے وہ یہ ہے کہ ”چہرہ بے چہرہ“ پڑھنے کے بعد میں اس نتیجے پر پہنچا ہوں کہ یہ دنیا ابھی اچھے لوگوں سے خالی نہیں ہوئی لہذا اس زمین پر انسان کا مستقبل انتہائی روشن ہے۔

## سومو فلی

اب تو ہر کوئی جانتا ہے کہ سومو (Sumo) جاپانیوں کے ہاں اس کشٹی کو کما جاتا ہے جس میں دو بھاری بھر کم پہلوان باہم یوں تکراتے ہیں کہ ایک دفعہ تو دیکھنے والوں کے دل چاغی اور پوکھران کی طرح لرزنے لگتے ہیں۔ پہلوانوں میں کوئی گرتا نہیں بلکہ رج تو یہ ہے کہ کوئی گر پاتا ہی نہیں۔ بھلا اتنے بڑے گوشت کے تو دوں کو گرا ناکس مالی کے لال کے بس میں ہوتا ہے۔ یوں ہی ہاتھوں کے لحیم شکنخوں میں ایک دوسرے کو کس کر زور لگایا جاتا ہے۔ جب مسلسل زور لگاتے بہت دیر ہو جاتی ہے اور کسی کا کچھ نہیں گزتا تو ایک جو کچھ بوریت سی محسوس کرنے لگتا ہے، بدن کا تھوڑا سا زانقہ اور زاویہ بدلنے کو یا پھر نیا پوز دینے کو اپنی ہی جگہ پر تھوڑا سا جھولتا ہے اور یہی اس مجبول کی بد بختی کا لمحہ ہوتا ہے۔ چونکہ اس سلو موشن کشٹی میں کسی پہلوان نے گرتا نہیں ہوتا لہذا ماہرین نے ہارنے والے کی ایک نشانی یہ رکھ چھوڑی ہے کہ اس کے پاؤں کے علاوہ بدن کا کوئی اور حصہ زمین کو چھو جائے۔ ایسا کم کم ہوتا ہے، جو ہوتا ہے وہ یوں ہے کہ ہم نے نہیں ابھی ابھی مجبول کردہ دیا تھا اس کے جھولتے بدن پر جب دوسرے بدن کا بوجھ پڑتا ہے تو جھولنے والے کا پاؤں کھیل کے حلقت سے باہر جا پڑتا ہے جو اسے نکست کا سزاوار نہ سرتا ہے کہ یہ بھی ہارنے والے کی ایک علامت بتائی۔

جاتی ہے۔

رنگت کچھ زیادہ جل نہ گئی ہوتی۔ کاکل چیچاں میں اتنا اختصار نہ ہوتا، بال ذرا سیدھے اور کم از کم اتنے لبے ہوتے کہ ان میں ایک عدد پونی باندھی جاسکتی تاک کی تنکلے کی طرح بھجتی نوک کو دبا کر نھنوں کو ذرا سا پھیلا دیا جاتا۔ بدن کے طویل عرض کو گھیرے میں لئے تھاں بھر کر ٹھیک سے پس سے آوازا بچا کر دکاندار کو واپس کر دیا گیا ہوتا اور عین اس لئے جب موصوف اپنے ہی ”تھاں“ پر کھڑے ہوتے، باقی بچ جانے والا آدھے تھاں کو واحد سے جمع ہوتے تھے کہ عین جنکشن پر پھر پھرا تے لمیاتی گولوں کے بچ پھنسا دیا گیا ہوتا، تو انور مسعود نے پہلوان کہتے ہیں ضرور سومو پہلوان کہتے۔ مگر پہلوان اور سومو پہلوان جیسے الفاظ میرے دوست سلمان باسط کی شخصیت کا احاطہ نہیں کر سکتے لہذا میں اسے ”سومو فلی“ کہتا ہوں۔ کیوں کہتا ہوں؟ اس کا جواز بعد میں۔ پہلے ان ایام کا تذکرہ ہو جائے جب میرے اندر کے ابہام نے میرے باطنی بدن پر خود فربی کی ڈھیروں چربی چڑھا رکھی تھی۔ ایسے میں بندہ باہر سے بھلے ”تیلا پہلوان“ ہی کیوں نہ ہو اندر سے خود کو پھر تیلا، تمیں مار خان اور سومو پہلوان سمجھتا ہے اور اس کچ فہمی میں یہ بھول جاتا ہے کہ استخوان اور رواں روح کے بغیر لمیاتی پہاڑ اپنے ہی قدموں پر تعفن کا ڈھیر ہوتا ہے۔

سلمان باسط سے جب پہلے پہل ملا تھا تو اسے فقط شاعر سمجھتا تھا کہ اس کی خوب صورت نظمیں مختلف جرائد میں پڑھ چکا تھا۔ اس نے اپنے ہاں ایک موقع پر اپنی غیر مطبوعہ کہانیاں سنائی تھیں یہ اس کی شخصیت کا دوسرا پہلو تھا۔ اس کی شخصیت کے ہاتھ کا تیرا پتا وہ تنقیدی شعور اور تخلیقی وفور ہے جو مقابل کے قدم زمین سے اکھاڑ دیتا ہے۔ دوران گفتگو میرے قدم ایسے اکھڑے تھے کہ ساری ہیکڑی بھول گیا تھا اور اپنے ہی قدموں پر ڈھیر تھا۔ تب مجھے شیکھپتھ کا وہ فارمولایاد آیا تھا جو وہ کسی بھی شخصیت کی پرتمی جانے کیلئے برداشت کرتا ہے۔ اس کے ایک ڈرامے کے الفاظ اگر مجھے نہیں سے یاد رہ گئے ہوں تو کچھ اس طرح ہیں:-

”جب کوئی آدمی اپنے سارے پتے میز پر پھینک دیتا ہے تو میں ہمیشہ

اس کی آسمیں کی سمت دیکھتا ہوں۔“

سلمان باسط نے اپنی آسمیں کا پتا تب نکلا جب واہ میں میرے افسانوں کی دوسری کتاب ”جنم جنم“ کی تقریب ہو رہی تھی۔ میں جو اچھے اچھے مضامین سن کر پھولہ اور خود کو بھولا بیٹھا تھا اس کا لکھا ہوا خاکہ بڑی توجہ سے سننے لگا تھا۔ پلے وہ لمحہ آیا جب میرے باچھیں کھل انھیں، پھر چہرہ صرت کا دھوکا دیتے دھند لکے میں ڈوتا چلا گیا حتیٰ کہ حاضرین کا بے ساختہ تقد بلند ہوا، یوں کہ میں ادھر ادھر بھی نہ دیکھ سکتا تھا کہ اندر کی کھیانی بلی میرے چہرے کا کھمبانو پنے میں مصروف تھی۔ سلمان باسط اپنے ایسے ہی بھرپور خاکوں کی کتاب ”خاکی خاکے“ کے نام سے لے آیا ہے۔

کتاب کے سروق پر اسے منی کے ڈھیر پتھلا مارے، پانی کی بالٹی پاس رکھے اور خاکی چروں سے خاک جھاڑتے دیکھ کر یہ گمان مت کیجئے گا کہ اس خرقہ پوش کے ادھر کیسیں ایک عدد خربھی بندھا ہو گا کہ یہ وہ نہیں جو آپ دھیان میں لا رہے ہیں۔ رانا سلمان باسط، ایم اے انگریزی، واکس پر نسل و ہیڈ آف انگلش ڈپارٹمنٹ ایف جی ڈگری کالج واہ کینٹ، اصل میں کیا ہے، اس کا اہتمام بھی اس کتاب میں ملتا ہے۔  
اپنے خاکے ”ڈھول کے پول“ میں اس نے لکھا ہے:-

”وہ بیک وقت شاعری، افسانہ، خاکہ نگاری، کالم نگاری، ڈرامہ نگاری، تدریس، کمپیئرنگ اور تنقید نگاری میں منہ مارتا ہے۔ یہ الگ بات ہے کہ وہ صرف جیک آف آل ٹریڈز ہی بن سکا ہے۔ تاہم کچھ دوستوں کا خیال ہے کہ وہ ایسا جیک سکردو ہے جو بہت سا وزن اٹھانے کی صلاحیت رکھتا ہے۔“

اپنی تحریر میں دوسروں کی خاک تو ہر کوئی اڑا سکتا ہے مگر اپنا خاکہ لکھنا اور خود پر نہیک نہیک تیرہ دفع جملے کنا کسی کسی کا حوصلہ ہوتا ہے، یہ حوصلہ سلمان باسط میں ہے لہذا جب وہ اپنا خاکہ بقلم خود لکھنے بیخا تو کسی بھی مشکل مرحلے پر اس کا قلم نہ تو رکا ہے اور نہ ہی لرزا ہے۔ ایسا شخص جو اپنا خاکہ لکھتے وقت اپنی آنکھیں ماتھے پر رکھ لے دوسروں کا خاکہ لکھتے ہوئے کیسے ناگفتہ کو گفتہ بنانے سے باز رہ سکتا ہے۔ ناقدین

کتنے ہیں ناگفتہ کو گفتہ بنانے کا عمل ہی دراصل ادب ہے۔ سلمان اس عمل کے تجربے سے کچھ ایسے ملیقے سے گزرا ہے کہ پڑھنے والا اس کے ایک ایک تملکی گرفت اپنے دل پر محسوس کرتا ہے۔

یہ جو خاکہ نگاروں کے اندر کا "میں" ہوتا ہے یہ پلے پلاۓ ساندھ جیسا ہوتا ہے۔ تیز، نوک دار اور بڑے بڑے سینگوں والا۔ ادھر کسی نے سرخ جھنڈی دکھا کر ذرا سا اشتعال دلایا ادھر کوئی "خاکی" ساندھ کے نوک دار سینگوں پر جھول گیا۔ فوری رو عمل کیلئے خاکہ نگاروں کو اپسین یا میکسیکو کی کسی سڑک، میدان یا اکھاڑے میں اپنے اندر کا ساندھ نہیں اتارنا پڑتا، بلکہ اک ذرا خامد رو سیاہ کو جنبش دی جاتی ہے اور خاکی سینگوں میں ترازو ہو جاتا ہے۔ یوں آپ کہہ سکتے ہیں کہ خاکہ نگار فطرتی "زود حس اور شتاب کار ہوتے ہیں، کچھ کچھ کڑنگے، مختتم مزان اور ابھر بھی۔ سینگوں پر جھولتے ہے چارے خاکی کو ترپتا دیکھ کر ان کے نفس کا ساندھ اور پھول جاتا ہے مگر خاکی خاکے کا خاکہ نگار چاہے دکھنے میں ویسا ہی لگتا ہے جو سینگوں پر انحالیا کرتا ہے بیاض بست دھیما ہے۔ اس کا شکم بقول اس کے "Parabola" سی گروہ ہے پیٹ کا بہت گرا۔ کیونکہ اس کا نفس ندیدہ نہیں، نکونک رجا ہوا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب ہم اس کے لکھنے ہوئے خاکے پڑھ کر اٹھتے ہیں تو سارے خاکیوں سے محبت کی عصیر نہیں نشہ دے جاتی ہے۔ وہ نہیں بالکل ویسے ہی لگتے ہیں جیسے کہ وہ فی الاصل ہیں۔ نہ فرشتہ صفت کہ نگاہ پڑنے سے بھی میلے ہوں اور نہ اتنے اسفل السافلين کہ فوراً افت ملامت کو جی چاہے۔ میں سمجھتا ہوں یہ وہ نیاپن اور نثارت ہے جو سلمان باسط کے خاکوں کا وصف خاص ہے۔

خاکہ نگار نے محض خاکے لکھنے کیلئے پہلے سے شخصیات طے نہیں کیں۔ ان کے گھروں کو چاک سے نشان زد نہیں کیا۔ باقاعدہ منصوبہ بندی سے ان کی سراغ رسانی نہیں کی ان کی خامیوں، نالاتیوں اور بدمعاشیوں کی نوہ میں مارا مارا پھر کرنے تو ترپڑ توڑے ہیں نہ خجل خوار ہوا ہے جتنی کوئی شخصیت اس کے احاطے میں آتی چلی گئی وہ لکھتا گیا۔ اب ذرا موصوف کے "احاطے" کا تصور کر لیجئے یوں آپ یہ حقیقت از خود

جان جائیں گے کہ ایسے احاطے سے کسی شخصیت کا کوئی خاص پہلو مشکل ہی سے باہر رہ سکتا ہے۔ یوں اس نے صرف خاکہ بازی کے شوق میں اپنے خاکوں کو خاکدان نہیں بننے دیا۔ جن چودہ شخصیات پر یہ خاکے لکھے گئے ہیں وہ پوری شبہت اور قامت و قد کے ساتھ ہمارے سامنے آکھڑی ہوتی ہیں۔ بالکل ایسے کہ ہمارے اور ان کے بیچ کوئی رخنہ نہیں رہتا، کوئی اوٹ نہیں ہوتی۔ ہم ان سے ملتے ہیں، 'مرعوب ہوتے ہیں'، ان پر ہنتے ہیں، 'ان کے سامنے شرمسار ہوتے ہیں حتیٰ کہ جب خاکے کی آخری سطروں پر پہنچتے ہیں تو خاکوں سے محبت ہمارے اندر ہمکے لگتی ہے۔

کہتے ہیں قدیم برطانوی جزیروں کی کلئی تہذیب میں تخلیق کاروں کو طبقہ اشرافیہ کے پڑھے لکھے منصب داروں، 'پادریوں'، معلمین اور منصفوں میں سے چنا جاتا تھا پھر وہ طویل عرصے تک تربیت کے مراحل سے گزرتے ایسے ہی جیسے ہمارا پروفیسر دوست کب سے مشق کرتا آیا ہے اور اب کہیں کتاب لا پایا ہے۔

۱۹۹۱ء میں شائع ہونے والے جان میتمیہ کے ایک مضمون کے مطلع سے یہ چلتا ہے کہ تربیت اور مشق کا دورانیہ کلیبوں کے ہاں لگ بھگ بیس برسوں پر محيط ہوتا تھا۔ کسی بھی قدیم شر کے اندروں کی "دو بھائیوں کی پرانی ہٹی" کی طرح مشور واد کے دو بھائیوں کی کتاب "تجھیل میں کنکر" ۱۹۸۱ء میں طبع ہوئی تھی جس سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ سلمان باسط کو بھی ریاضت کرتے انجام دے بیس برس کا عرصہ ہو چلا ہے۔

ٹیڈ ہیوز نے ۱۹۸۸ء میں طبع ہونے والے اپنے مضمون میں بتایا تھا کہ قدیم برطانوی ادب تخلیق کرنے والے ہی علامتی اور نظریاتی طور پر تہذیب کی نمائندگی کرتے تھے اور یہ بھی بتایا کہ اس نمائندگی کی منصب جلیلہ پر فائز ہونے کے لئے وہ شاعران میزانیوں میں کمال حاصل کرتے، کمانیاں پڑھتے، لکھتے اور نہیں ازبر کرتے تھے۔ اپنے سلمان باسط کی فکر پختہ ہے اور نقطہ نظر واضح، لذاجب وہ کالم لکھتا ہے تو اعتماد سے لکھتا ہے۔ شعر بھی خوب کھتا ہے اتنا خوب کہ قدیم و جدید کے بیچ پل قرار دیئے جائے والے، کم کرنے اور بجا کرنے والے محبوب خزان جیسے مت الہ نے تیری بار جب سلمان باسط سے ایک شعر ناتھا تو کہا تھا:-

”آپ نئی بات نئے ڈھنگ سے کہنے کی کوشش کرتے ہیں اور کہہ بھی لیتے ہیں۔“

اپنی بات کہنے اور قاری کو بعینہ منتقل کرنے والے اس فن کار کے افسانوں کا میں خود سامنے ہوں اور اس پر گواہ بھی کہ ان میں بلا کی گرفت اور تأشیر ہے۔

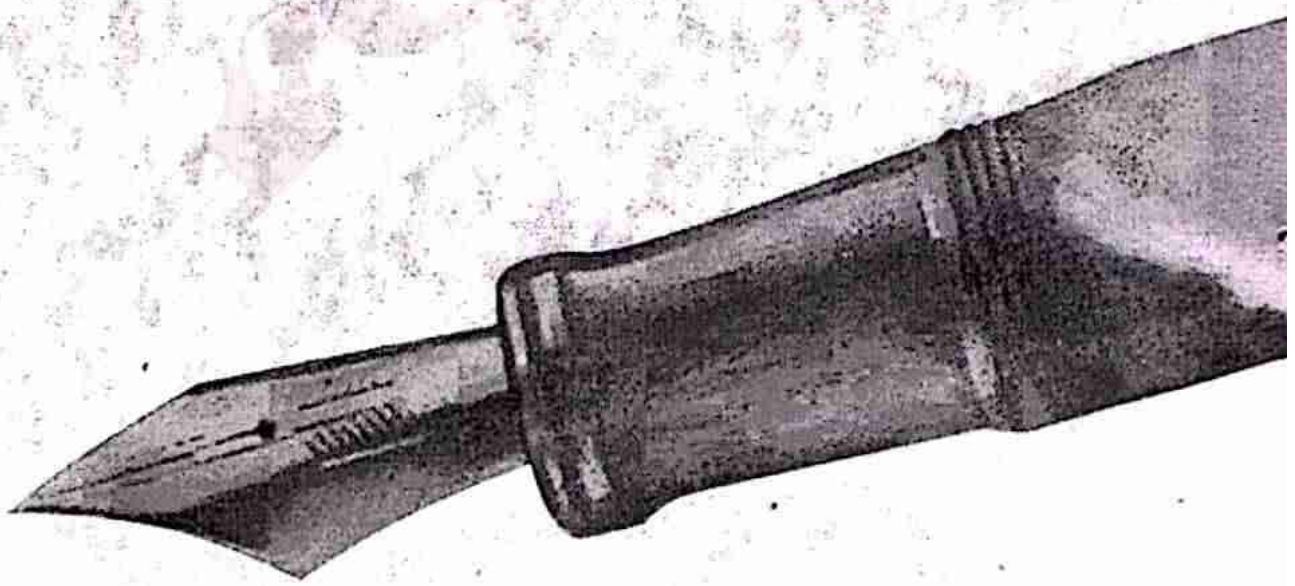
کہتے ہیں قدیم ٹکٹیوں میں کوئی تخلیق کار اپنے فن پارے میں طنز کا استعمال اس وقت کر سکتا تھا جب وہ اپنی تربیت کے بیس سال تکمیل کر لیتا تھا۔ سلمان باسط نے میں سال کی فنی ریاضت کی تحریک کے بعد اپنے خاکوں میں طنز کا حربہ آزمایا ہے۔

یہ بھی کہتے ہیں کہ کلٹی تخلیق کار، جب طنز کے تیر چلاتے تھے تو مقابل کے قدموں تک سے زمین سرک جایا کرتی تھی۔ ”خاکی خاکے“ میں شامل میں نے اپنا خاک سون کر کتنی مرتبہ زمین کو قدموں تک سے مددوم ہوتے محسوس کیا تھا۔ باقی خاکیوں پر کیا بیتی، یہ وہ خود بتانیں گے۔ تاہم میں یہاں یہ بتانا چاہتا ہوں کہ قدیم ٹکٹی اپنی تزدیب کے باکمال فن کاروں کو فلی (Fili) کہتے تھے، جس کا مطلب ہے ”گھری بصیرت والا۔“

سلمان باسط کی طویل ریاضت، فنی گرفت، تخلیقی وفور، نکری بالیدگی، عصری شعور، گھری بصیرت، بھرپور مشاہدے اور جملوں کی کاث کو سامنے رکھا جائے پھر اس میں بہت سارے اخلاص اور لگن کو بھی شامل کر لیا جائے تو کوئی مرن برداشت کرتا مشت استخوان سا ٹکٹی فلی ذہن میں در آتا ہے مگر جب اس کے نہیں اور ڈیل ڈول کو دیکھا جائے تو یہی ٹکٹی فلی کچھ گلٹی گلٹی سا لگنے لگتا ہے۔ ایسے میں جاپانی سومو جھومنتا جھامتا آتا ہے اور دھیان کے تھان پر اسی فلی سے بغل گیر ہو جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ میں سلمان باسط کو ”سومو فلی“ کہتا ہوں۔ آپ اس کے قریب ہوں گے، اس سے بغل گیر ہوں گے، اس سے گفتگو کریں گے نظمیں اور افسانے سنیں گے، خاکے اور کالم پڑھیں گے تو آپ بھی اسے انور مسعود کی طرح پہلوان نہیں میری طرح ”سومو فلی“ نہیں

گے۔

(۱۹۹۹ء)





معنی کے پہلے آفیں



## معنی کے پھیلتے آفاق

یہ چند سطیرں جو میں آپ کی نذر کر رہا ہوں اقبال آفاقی کی کتاب "معنی کے پھیلتے آفاق" کی تیری قرأت کے بعد لکھنے کے قابل ہو پایا ہوں۔ ایک صوفیانہ قول ہے۔

"جو کچھ دائی اور ہمیشہ حاصل ہوتا ہے وہ حیرت اور نادانی ہے۔"

تاہم پہلی قرأت کے بعد میرے حصے میں ان دونوں کی بجائے بے بسی آئی تھی۔ وہ بے بسی جو خوارزم شاہ کا اس وقت مقدر بن گنی تھی جب وہ ایک مجذوب سے مکالہ کر رہا تھا۔ تذکرہ نگار لکھتے ہیں کہ جب مجذوب خوارزم شاہ کے پے در پے سوالوں کے تسلی بخش جواب دے چکا تو مجذوب نے بھی کچھ پوچھنے کی خواہش کا اظہار کیا۔ خوارزم شاہ ہمارے ہاں کے دانشور طرم خانوں کی طرح ہر سوال کا سامنا کرنے کو تیار ہو گیا تو مجذوب نے پلا سوال لڑکایا۔

" بتائیے تو سونے والے کو نیند کا لطف کب محسوس ہوتا ہے؟"

بطاہر عام سا سوال تھا ایسے کمزور سوال پر دانشور عموماً "ٹنزرا" مکرا کر جواب عطا کیا کرتے ہیں۔ خوارزم شاہ کی بھی میں بھی طرز تھا، کہنے لگا۔

" ظاہر ہے جب سونے والا نیند کی وادی میں پنج چکا ہوتا ہے، تب۔"

مجذوب کا تقدیر بلند ہوا، معرض ہوا۔

" اے معزز۔ خفتہ اور مردہ تو دونوں برابر ہوتے ہیں اس کیفیت میں

دل و دماغ سو جاتے ہیں بھلا وہ لطف کیوں کر حاصل کرے گا۔“

خوارزم شاہ جھٹ پہلے بیان سے مکر گیا، کہنے لگا۔

”میری مراد تھی سونے سے قبل“

مجذوب پھر ہنسا اور کہا۔

”یہ بھلا کیسے ممکن ہے کہ ایک چیز کا وجود ہی نہیں ہے اور وہ لطف

بھی دے رہی ہے۔“

خوارزم شاہ نے اپنے ہاں کی وزارت خارجہ کی طرح ڈھیٹ بن کر نیا بیان جاری کیا۔

”نیند کے بعد۔“

مجذوب کی نہیں اب روکے نہ رکتی تھی، گویا ہوا۔

”اے بھلے آدمی، بھلا موصوف کی عدم موجودگی میں اس کی صفت سے

کیونکر لطف انداز ہوا جا سکتا ہے۔ سو کراٹھنے کے بعد تو نیند کا وجود

ہی عدم ہو جاتا ہے۔“

خوارزم شاہ چپ تھا کوئی جواب نہ بن پایا تو ساتی سے کہنے لگا۔

”اے ساتی ہم اس نوجوان سے بت خوش ہوئے ایک جام ہمیں دو

اور دو اس نوجوان کو“

نوجوان مجذوب نے معدترت چاہی کہنے لگا۔

”یہ جام آپ کو تو خرد کی پستیوں سے نکال کر میرے جنوں کی بلندیوں

پر لے آئے گا، مجھے میری بلندیوں سے اوپر کماں لے جائے گا۔“

خوارزم شاہ بے بس ہو گیا۔ بالکل ایسے ہی ”معنی کے پھیلتے آفاق“ کی پہلی  
قرأت کے بعد میں بھی بے بس تھا۔ فقط تعریف کے جام نذر کر سکتا تھا مگر محض  
تعریف کے الفاظ اتنی اہم کتاب کا حق کیسے ادا کر سکتے۔ ہیں لہذا میں نے کتاب کو  
دوسری اور تیسرا بار پڑھ ڈالا۔ اقبال آفاقی لفظوں سے کھیل رہا تھا لفظوں کے اندر  
پوشیدہ معانی کی دھنک سے کھیل رہا تھا اور میں جو خوارزم شاہ کی طرح بوکھلا کر ہر بار  
گزر چکی عبارت کو ایک نئے ناظر میں دیکھ رہا تھا، دوسری قرأت کے بعد اس جرت  
سے دوچار ہوا جس کی طرف اس صوفیانہ قول میں اشارہ کیا گیا ہے جو ابتدائی جملوں  
میں گوش گزار کر چکا ہوں۔

یہ حرمت میں نے اپنے شعور کا حصہ بنالی۔  
تیسرا قرأت پر نادانی ہاتھ آئی۔ وہی صوفیانہ قول والی نادانی۔ کہ جس کے مل بوتے پر  
میں وہ تجربہ ایک مرتبہ پھر دہرانے کی کوشش کرتا ہوں جو محمد حسن عسکری مرحوم کو  
جانے کیلئے کیا تھا۔

پہلے گزری بات کا تذکرہ۔ ہوا یوں کہ محمد حسن عسکری کی فکر کی تندو تیز لہرس  
مجھے ادھر ادھر پنج دیتی تھیں میں نے ایک حیله کیا اور وہ سارے نام اور ان سے وابستہ  
جملے الگ کر دیئے جو مجھے ان دنوں خال خال سننے کو ملتے تھے مگر اس کی تحریروں میں  
تو اتر سے آتے تھے (اور اب تو ہر کس و ناکس کی تحریروں کا حصہ بننے لگے ہیں)۔ چند  
نام آپ بھی من لیجھے۔ بارلیس، چینوف، پروسٹ، جواںس، ایڈرا پاؤنڈ، آندرے، کامیو،  
ڈیکارت، ہنری ٹریس، نکولس مور، فاکس، آراؤان، راسین، رابیلے، ایلزا، پکاسو،  
فرانز ہائز، وان گاگ، اور کا، برفاون، لوکاک، یونگ، کافکا، ترکنیف، لافورگ، پاؤلو،  
مورپاک، کولن اور دوسرے۔ میں نے گنا تھا ۱۲۵ سے زائد نام بننے تھے۔ میں نے  
انہیں اور ان کی فکر کو ایک طرف کر دیا تو سچا اور کھڑا حسن عسکری میرے سامنے تھا،  
بالکل ایسے ہی، جیسے فتح محمد ملک کو سمجھنے کیلئے مجھے کسی اور دروازے سے گزر کر نہیں  
آتا پڑتا۔ میں حسن عسکری کے لفظوں کی نبض اپنے شعور کی پوروں پر محسوس کر سکتا  
تھا۔ اب یہی نجح تھوڑی سے تبدیلی سے یوں دہرایا کہ ناموں کی بجائے اقبال آفاقی کی  
تحریروں سے کچھ لفظ اور کچھ اصطلاحیں الگ کر لیں۔ نمونے کیلئے چند الفاظ کا تذکرہ  
کئے رہتا ہوں۔

”تطابق و تعلق، اقلیدس اور منطق، تنکیل و تنکوین، اسطورائی اور استعاراتی،  
القا و استغراق، وجودیاتی عمل کی معنویت، صوری حرکی، نمائی، صوتی سانچے، کثیر العبادی،  
کثیر المعانی تعلیب، لا شیت اور شیست، قبل تجربی، میکانکی جبر، انجدزابی تجربہ، شعری  
نطیت، زیرزمین پرت، شعور کا ماورائی درجہ، آرکی ناپس، یونیورسیا، دلدل کرب وغیرہ  
وغیرہ“

ان الگ کئے جانے والے لفظوں کو جو کہ ری بس (Rebus) کی صورت میں میرے  
سامنے تھے، میں نے ڈی سانفر (Decipher) کرنے شروع کئے اور عبارت کے مربوط  
معنیاتی نظام (ویکھئے اب میں بھی کچھ کچھ اقبال آفاقی کی زبان بولنے لگا ہوں) تک

رسائی ممکن ہو سکی اور میں یہ جان سکا کہ :-

”جب کوئی لفظ حکمار، جبر، توازن اور انعام کی سطح پر آ جاتا ہے تو وہ بانجھ پن کا مظہر ہو کر میں اور تو، انسان اور دنیا کو آپس میں منفعت کرنے کے قابل نہیں رہتا۔“

اور یہ بھی کہ

”لفظ تخلیقی کائنات کا پہلا مظہر ہے اس لئے لفظ کو تخلیقی عمل کی ذیل میں شامل عناصر کے پس مظہر میں رکھ کر تلازمہ اور عادت کے جرے آزاد کر کے ذمہ داری کے ساتھ لینا چاہیے“

مزید یہ کہ ---

”لفظ انتخاب کی صورت حال کا مطالبہ کرتے ہیں اگر نئے سانچے تخلیق کر سکیں۔“

یوں لفظ کی شخصی معنویت کی سطح کے بیان کے بعد وہ ادبی اضافت کی طرف آتا ہے۔ ہیئت کی سہ رخی اہمیت کی وضاحت کرتا ہے اور ثابت کرنے میں الگ جاتا ہے کہ

”معیاری مفروضات ادب میں اضافی ہوتے ہیں کہ ادبی تجربے کسی بھی پیشہ کے جر کو برداشت نہیں کر سکتے“

تاہم وہ تسلیم کرتا ہے کہ

”فن کار دوسرے لوگوں سے الگ نوعیت کا انسان نہیں ہوتا بلکہ عام انسانوں سے زیادہ انسان ہوتا ہے۔“

جب یہیں السطور وہ انسان کے وجود کیلئے اس کے بدن کا جبرا قبول کرتا نظر آتا ہے تو کہیں کہیں مجھے یوں لگنے لگتا ہے کہ وہ کسی حد تک ہیئت اور پیشہ کے جر کے حق میں بھی ہوتا جا رہا ہے مگر نتیجہ اخذ کرتے ہوئے وہ اپنی ساری تخلیکی صورت حال سے نکل آتا ہے اور نئی شاعری کو اردو ادب میں سنگ میل قرار دیتا ہے ایسا سنگ میل کہ جہاں سے فن کار نے پہلی بار اپنی تخلیقی شادابی پر بھروسہ کرتے ہوئے اس پیشہ اور ہیئت کے جرے سے نجات حاصل کی جس نے شاعر کی ذات کو ابھرنے نہیں دیا تھا۔

اقبال آفاقتی نئی لفظ کو نہ صرف اردو ادب میں امکان سے تصدیق تک کا مرحلہ  
قرار دیتا ہے بلکہ اسے پرانی اردو شاعری کی تخلیقی بنیاد بھی کہتا ہے۔ پرانی شاعری سے  
اس کی مراود غزل کی وہ روایت ہے جو میر، غالب، مومن سے داغ دہلوی تک پہنچتی  
ہے۔ اس روایت میں اسے ایذا پندی کا رویہ غالب نظر آتا ہے۔ وہ غالب کے بعد کی  
غزل کے بارے میں یہاں تک کہہ گزرتا ہے کہ

”غلام دور میں غلام شاعر غلام لفظ جنم دیتے ہیں“

اس غزل میں برتبے جانے والے لفظوں کا تذکہ کرتے ہوئے اقبال آفاقتی نمایت  
کراہت محسوس کرتا ہے اور انہیں غلام، بے راہ رو، مفعول، ایذا پند جیسے القابات  
سے نوازتا ہے حتیٰ کہ قوسمیں میں غزل کے بارے میں اپنی حتیٰ رائے یوں دیتا ہے کہ  
”ویسے بھی تو غزل کا پیشہن غلام لفظوں کا پیشہن ہے“

اس حتیٰ رائے کے بعد تو جیسے سارے جملوں کی تندی غزل کے لئے وقف ہو  
جاتی ہے۔۔۔ نمونے کے جملے آپ کے لئے۔۔۔

”غزل شعری روایت میں تخلیقی بے چارگی کی علامت ہے“

”غزل کی نزاکت تخلیقی سطح پر موضوعی تجربے کی شدت کو بروداشت  
کرنے کے قابل نہیں“

”غزل کا مجبور پیشہن کہ جس میں ایک مخصوص طریقہ استدلال مصری  
اولی میں دعویٰ اور مصرعہ ثانی میں جواب دعویٰ ہوتا ہے کا مربون  
منت ہے“

”غزل میں بصیرت کی نفی غزل کی ساخت کا لازمی جزو ہے“

”غزل بنیادی طور پر ایک شعوری عمل ہے“

”غزل کے بدلتے شعری موضوعات، وقتی جسمانی لذت اور جنسی  
رویے ہیں جو دائرے میں گھومتی گھڑی کی تک تک بن جاتے ہیں“

”غزل میں لفظ اور معانی کا توازن طے نہیں ہو پاتا“

ایک دفعہ پھر وغیرہ وغیرہ وغیرہ وغیرہ۔۔۔

انتا کچھ غزل کی شان میں کہہ دینے کے بعد وہ شاعری کی نئی فنا بندی کا سرا  
سجاد ظمیر کے سر باندھتا ہے جو بقول اس کے یورپ سے نئی معنوی ترتیب کے احساس

کے ساتھ واپس آئے تھے۔ یہاں تک جو کچھ کہا گیا ہے اس میں سے بہت کم مجھے ہضم ہو پایا ہے مگر اختلافی جملے اس لئے نہیں کہوں گا کہ بات طویل تر ہو جائے گی۔ تاہم رد غزل سے جس نئی شعری معنویت کو آتا دکھایا گیا ہے اس پر کھل کر بات کرنے کے لئے مناسب ترین فرد جناب خیا جالندھری ہیں جن کے بارے میں اقبال آفاقتی کا کہنا ہے کہ ان کی رومانی منیت کی وجہ ترقی پسندوں کی یونو چین سوچ، ولولہ انگریز جدوجہد کے تیز بہاؤ میں افسوگی اور اداہی کی اینٹی یونوں مگر ناقابل فہم تاریخی دباؤ ہے۔ تاہم مجھے ایک گونہ تسلی ہوئی ہے کہ اقبال کو اقبال آفاقتی نے ”جیسا ہے جہاں ہے“ کی بنیاد پر نہ صرف قبول کیا ہے۔ اس کا اپنی طرف سے (اپنی طرف سے کو ان درڈ کاماز میں کر لیں) پورا پورا دفاع بھی کیا ہے۔ ”وہ کہتا ہے“ ”من و تو کے رشتے کی پہچان ہی اقبال کے ہاں جاندار شعری رشتؤں کی تفہیم اور تشكیل کا باعث ہے“

آگے چل کر جب اقبال آفاقتی کو اقبال کا فکری نظام اس کی اپنی فکری تشكیل سے کہیں کہیں متصادم محسوس ہوتا ہے تو اس کے دفاع کی کمزوری یوں ظاہر ہوتی ہے۔

”نظریہ خودی کی مابعد الطبعیاتی تو بھی میں سے اگر روایتی مواد منہا کر کے دیکھا جائے تو اقبال کا مردِ مومن ایک ہمہ جت استعارے کے طور پر روشناس ہوتا ہے“

”سامنی کوئیات، بورڑوا عمد اور ادب“ پر اقبال آفاقتی نے جو لکھا جم کر لکھا اور خوب لکھا مگر میرا کمزور دل اس مضمون کے سائز ہے انتیں صفحے پڑھنے کے بعد تقریباً بیٹھے ہی چکا تھا کہ تیسویں صفحے پر چند جملوں کی آسکیجن نے اسے پھر بحال کر دیا۔ سائز ہے انتیں صفحوں میں جو کچھ کہا گیا اس پر بات کرنے کو سوچتا ہوں تو دل ایک مرتبہ پھر بیٹھنے لگتا ہے لہذا صرف وہی جملے سن لیجئے جو میرے لئے تسلی کا باعث ہوئے۔

”جب تک زمین پر گلابی بیجیں اور پھول کھلتے رہیں گے، آنکھیں خوشبوؤں سے ممکنی رہیں گی، تسلی کے رنگ مکراتے رہیں گے اور انسان خواب دیکھتا رہے گا، ادب زندہ رہے گا“

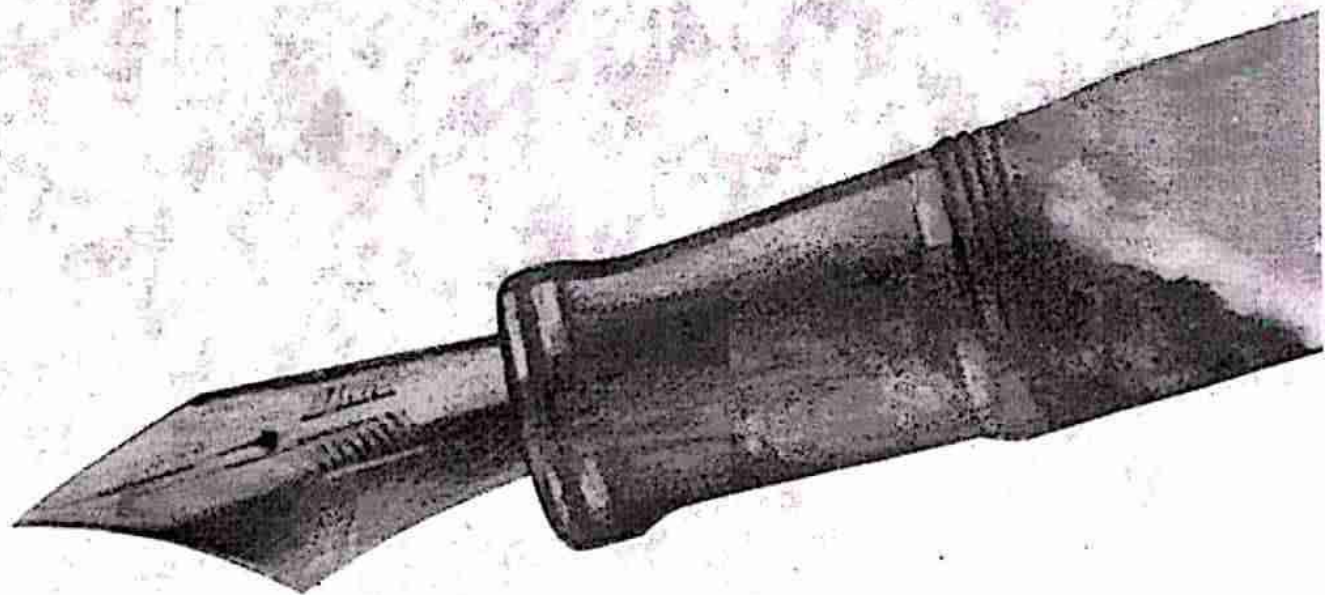
تمیں صفحوں کے ادب خور مضمون کے فکری روکے لئے محض یہ چند نازک سے جملے کیا بست کافی ہیں یہ سوال صرف اقبال آفاقت کے لئے ہے۔

کتاب کے پہلے چھ ابواب میں اقبال آفاقت فکری طور پر بہت مضبوط اور اپنے قدموں پر کھڑا نظر آتا ہے پورے استدلال اور فکری اخلاص کے ساتھ اس کی فکر سے اختلاف کیا جا سکتا ہے مگر اس کے اخلاص کو تسلیم کرنا ہی پڑتا ہے۔ ان چھ مضامین میں وہ نہ صرف اپنے وجود کو منوآتا ہے۔ اپنے فکری رویوں کو بھی کہیں کہیں بزور تسلیم کرتا چلا جاتا ہے۔ تاہم بات ختم کرنے سے پہلے ان تین مضامین کا تذکرہ کرتا چاہتا ہوں جو مضبوط اقبال آفاقت کے لئے سلطنت ہرجان کے سلطان قابوس کے بھانجے کے مرض کی طرح ثابت ہوئے۔ ان میں سے پہلا مضمون "اردو انسائی کا فکری بیک یارڈ" ہے جو انسائی جیسی ہتھی جر کی شکار انڈرویٹ (Underweight) نو مولود صنف کا فکری گریو یارڈ (Graveyard) بن گیا ہے۔

"انتظار کی سیڑھیاں، خواب اور استعارہ" انتظار حسین کے حوالے سے وہ مضمون ہے جسے میں تسلیم نامہ کہوں گا جبکہ "زربان"۔ ذات کے روگ سے ڈایاگ" فقط محبت کا اظہار ہے۔ اگرچہ مجھے محبت کی جگہ عشق کا لفظ استعمال کرنا چاہنے تھا اور عشق بھی ایسا کہ جو سلطان قابوس کے بھانجے کو بستر سے لگا گیا تھا، یہاں تک کہ ابو علی سینا کو بلا گیا۔ اس نے مریض کو دیکھا کوئی خارجی عارضہ نہ تھا بالکل ایسے ہی جیسے پہلے چھ مضامین میں اقبال آفاقت کے ہاں کسی فکری عارضے کی علامت تک نظر نہیں آتی۔ تب ابو علی سینا نے مریض کی نبض پر ہاتھ رکھا اور ان افراد کو بلا یا جو شر، محلوں، گھروں اور ان میں بننے والوں کے ناموں سے آگاہ تھے۔ ایک محلے کا نام آیا تو نبض میں تیزی آگئی۔ کہا گیا "گھروں کے نام گنو" ایک گھر کا حدود اربعہ اور سربراہ کا نام بتایا گیا تو مریض کی حالت کچھ اور بگزگنی۔ ابو علی سینا نے اس گھر کے ہر فرد کا نام لینے کو کہا۔ جب اس نازنیں کا نام آیا جس کے عشق میں موصوف گرفتار تھے تو مریض کی حالت غیر ہو گئی اور یوں ابو علی سینا کے سامنے نوجوان کے عشق کا بھانڈا پھوٹ گیا۔

"زربان" کے سارے لفظ، جب ایک ہی نام گنگتا تھے ہیں تو اقبال آفاقت کے لفظوں میں روان فکری دھڑکن بے قابو ہو جاتی ہے۔ ممکن ہے کہ میں نے ساتی

فاروقی کے اس مضمون کے زیر اثر کہ جس میں لفظوں کی "چک" سے زیادہ "چپ" ہے، اقبال آفاقی پر نا حق گمان کیا ہو۔ تاہم یہ تسلیم کیا جانا چاہئے کہ ان چند اختلافی باتوں کی گنجائش یوں نکل آئی ہے کہ باقی ساری باتیں اپنے ساتھ بھالے جانے اور اپنے آپ کو منوا لینے کی صلاحیت رکھنے والی ہیں۔ مان لینا، تو تسلیم کرنا یعنی مکمل سرزدہ کرنا ہوتا ہے ایسے میں فقط حرف اعتراف کے اور کیا کہا جا سکتا ہے۔ میں کھلے دل سے تسلیم کرتا ہوں کہ مدت بعد قارئین کو ایک ایسی کتاب پڑھنے کو ملی ہے جسے وہ بجا طور پر ایک نئی کتاب کہ سکتے ہیں۔ ایک ایسی نئی کتاب جونہ تو Reprint کی جا سکتی ہے، اور نہ کسی دوسری کتاب کی Reflection یا Reflexion اور جس کے لئے اقبال آفاقی یقیناً "مبارک باد کا مستحق ہے۔



عمر



خالد خیال

تمنا کے ادھر، عشق کے ادھر  
عالیٰ کے تخلیقی شعور کا منطقہ  
اصغر عابد کی غزل، اس ولذت سے صدقِ مقال تک

## خلد خیال

انماروں صدی کی نوکلائیکی اقدار کے آخری نمائندے ڈاکٹر جانس نے کہا تھا۔  
”ذکارت یعنی (Wii) کے لئے شرط یہ ہے کہ بات کو نئے سرے سے  
سوچا جائے“

گویا وہ صرف معلوم پر یقین نہیں رکھتا تھا پوشیدہ گوشوں کی رونمائی کو ذکارت  
کہتا تھا۔ غالب کے ہاں یہ چیز بدرجہ اتم پائی جاتی ہے۔ یہ ان دنوں کی بات ہے جب  
شاعری کاظناظر تصوف کی مجوہیت، تقدیر پرستی اور فارسی صوفیانہ تجربات تک محدود تھا۔  
وید کا نفس اور روحانی جذبہ بھی کمیں کمیں ہلکی سی جھلک دکھاتا تھا۔ غالب نے اپنے  
عمر کی بیاض سے ریتگتے لفظ چننے کی بجائے نہمری ساعتوں کی حدود توڑ کر ارتقاً اور  
تحلیقی خیال اور زبان کو شاعری کاماخذ بنایا۔

بلائے جاں ہے غالب اس کی ہر بات  
عبارت کیا اشارت کیا اوا کیا  
یہی وجہ ہے صدی بیتے مدت گزر گئی مگر غالب ہے کہ ادب کی فضاۓ بسیط پر  
ویسے کاویسا غالب ہے۔

شوکت واسطی کا مجموعہ غزلیات ”خلد خیال“ دراصل ہست پر نظر باز گشت  
ہے یہی وجہ ہے کہ مجھے شوکت واسطی کی غزلیات پر بات کرنے کے لئے ڈاکٹر جانس

کے نظریہ ذکاوت کا سارا لینا پڑا ہے۔ غالب نے شعر کی زبان میں جو کچھ کہا وہ بھی دراصل موجودہ کا نئے سرے سے جائز تھا، نتیجہ یہ نکلا کہ غالب کا جانداز بیان اور نہرا۔ شوکت واسطی نے بیتے عمد کو نئے عمد میں اترتے دیکھا ہے وہ غزل کی کائیکی روایت سے بھی آگاہ ہے اور رومانی روایت سے بھی۔ اس سے بڑھ کر یہ کہ وہ عمد جدید کے کرب میں ڈوبے لجوں میں ایک حساس فرد کی طرح اپنے قدموں پر کھڑا ہے۔ اس نے کائیکی روایت کو نوٹتے دیکھا ہے۔ رومانویت کے حسین چہرے پر وقت کے خونخوار پنجوں کی خراشون کا مشاہدہ کیا ہے گر وقت کے اس منہ زور ریلے میں اس نے خود کو بننے نہیں دیا۔ کائیک اور رومان کے پتوار اس کے ہاتھوں میں ہیں اور وہ مسلسل وقت کی منہ زور لہوں سے نبرد آزمابے۔ اس کی صدائیں اس قابل نہیں کہ ان سنی رہ جائیں۔ ابھی کائیک اور رومان کے چتم شتر اور میں نہ کامکان بھر پور صلاحیتوں کے ساتھ موجود ہے لہذا شوکت واسطی کی صدا پر کان دھرنے میں کوئی مضائقہ نہیں۔

نہرو ابھی یہ کھیل مکمل نہیں ہوا  
جی بھر کے ہم تمہارا تماشا نہیں ہوئے  
ادھر عمد جدید کا شاعر حالات کی تصویر کشی کر رہا ہے، آشوب کی باطنی را ہے  
کرید رہا ہے، بے معنی لفظوں کو نئے نئے معنی پہنا رہا ہے، ایک مرتبہ پھر تصوف حوالہ  
بن رہا ہے۔ نفیاتی، روحانی فکری اور حسی اور اک کے ہشت پہلو موضوعات لفظوں  
کے بطن میں اس قدر ٹھوٹس دیئے گئے ہیں کہ ان کے خال و خد بگڑنے لگے ہیں۔  
زوال کی اس گھڑی میں شوکت واسطی عجب شان استغنا ہے کھڑا، موجودات کو بہ نظر  
ڈگر دیکھ رہا ہے۔ وہ دیوار کو نہیں بنیاد کو دیکھتا ہے یہی وجہ ہے کہ اس کے ہاں غزل  
اپنے قدموں پر کھڑی نظر آتی ہے اور اس کا یہ دعویٰ بجا معلوم ہوتا ہے کہ:-

شوکت اسلوب غزل ہے متعین، تاہم

اس میں ہم منفرد انداز بیان رکھتے ہیں

کالرج (Coleridge) نے کہا تھا۔

”شاعر ہر اتفاقی شے سے درگزر کرتا ہے اور شاعری کا جو ہر آفاتیت سے

ملاش کرتا ہے"

شوکت واسطی اگرچہ پوری طرح اس نقطہ نظر کا حامی نظر نہیں آتا کہ جا بجا  
اتفاقی ساختات بھی اس کے ہاں موضوعِ بخن بنتے ہیں مگر اس کے ہاں زیادہ تر شعری  
تخیلی مواد آفاقیت ہی سے اخذ کردہ ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس کے کئی اشعار کی گونج  
ایک مدت سے نالی دیتی ہے۔ بہت پہلے جب ہم نے شوکت واسطی کا نام تک نہ سنا  
تھا اس وقت بھی اس کی شاعری سن رکھی تھی اور اپنے تین گم نام شاعر کو داد دیا  
کرتے تھے۔

ڈھونڈا جے تامر کیس وہ تو نہیں تم  
ٹھہرو تو سی دل تمیں پہچان رہا ہے

سائے کے واسطے تغیر کریں گے پھر لوگ  
دھوپ کے واسطے دیوار گرانے والے

عارض گل ہو، لب یار ہو، جام سے ہو  
جسم جل اٹھتا ہے ہم ہونٹ جہاں رکھتے ہیں

ہم ببرو آزمائتے دشمن سے  
دوست نے بھی حاذ کھول دیا

شوکت واسطی کے ہاں سنتھیک ایمجی نیشن (Synthetic Imagination) تلازمہ خیال میں غوطہ زن ہو کر تخیلی سطح پر برتوی جاتی ہے یہی وجہ ہے کہ اس کی  
شاعری محض جذبات کو مرتعش ہی نہیں کرتی ارتقائے بھی بخشتی ہے۔ اس کے ہاں  
صداقت کا اظہار ہے مگر خالی خولی نغرہ زن صداقت کے لئے اس کے خلد خیال میں  
کوئی جگہ نہیں۔ وہ تخیل اور فکر کی اہمیت کو تسلیم کرتا ہے مگر الفاظ کی حرمت اور  
عصمت کا بھی قائل ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جہاں بھی تخیل اور لفظ ہم آہنگ ہونے کی

بجائے باہم دست بہ گریاں نظر آتے ہیں تو شوکت کو کہنا پڑتا ہے۔

لفظ و تخيّل کو جو کرنے سکے ہم آہنگ

شوکت اس شخص کو ہم فارغ فن کئے ہیں

رومان اور کلاسیک یعنی روایت سے جڑے رہنے کا یہ مطلب نہیں ہے کہ

شوکت نے عمد حاضر کے آشوب کو قطعاً "اہمیت نہیں دی۔ وہ اس عمد میں جی رہا ہے

اور ماحول کی آلوگی جب اس کے تنفس میں مزاحم ہوتی ہے تو بے اختیار اس کے لب

کھل جاتے ہیں مگر ایسے بے اختیار لمحوں میں بھی وہ لانجائننس کی نصیحت پر عمل کرتے

ہوئے اپنے خیال کو حسین لفظی تراکیب کی روشنی سے منور کرتا ہے۔

افق کی طرح تھی منزل، گریز کرتی رہی

سفر طواف تھا طے رکھدار کرتے رہے



کب میں نے یہ کہا ہے کہ ماحول ہے

خراب

کب میں نے یہ کہا کہ نضا زہر ناک ہے



محسوس یہ ہوا ہے مگر اس دیوار میں

و شمن کا دوستوں سے کوئی اشتراک ہے

اگرچہ سقراط نے Sophia اور Wisdom کو ایک ہی چیز گردانا تھا مگر میرا ذاتی

خیال ہے Sophia یا Philosophy اور Wisdom معانی کے گیراؤ اور گھیراؤ کے

حوالے سے ایک دوسرے کے متزاد نہیں ہو سکتے۔ Sophia کو Encyclopaedia میں

Love of Philosophy کہا گیا ہے۔ آج کل جب کہ ہر ادیب

اپنی تخلیقات میں Sophia گھیرنے کی کوشش میں لفظوں کو بانجھ بنا رہا ہے اور ناقیدین

انہی بانجھ لفظوں سے ایسے ایسے فلسفے کشید کر رہے ہیں جن کا اکٹاف اور اکٹاف

صاحب تخلیق کو بھی نہیں ہو پاتا، شوکت واسطی فلسفے سے بہت الگ تھلک کھڑا ہے۔

وہ سامنے کی بات کھتا ہے اس کے ہاں Sophia نہیں بلکہ Wisdom ہے۔ لذائیں بھی وہ مابعد الطبعیاتی سوالوں کی چائیں نہیں لگاتا۔ اس کے نزدیک زمان و مکان کے موجودہ تاثر میں سمت سفر معین، کائنات میں انسان کی موجودگی کا جواز معلوم اور شناخت واضح ہے۔ وہ طے شدہ سائل کے دھانے باہم الجھا کر پھر ان کے سلجنچوں میں اپنا وقت ضائع کرنا نہیں چاہتا۔ وہ تو طے شدہ اصولوں کی سریلنگی چاہتا ہے۔ وہ جانتا ہے قدم کیسے اٹھایا جاتا ہے اور مبتدئ قدموں میں مسافت بھرنا چاہتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اتنی ساری ایک سی آوازوں میں اس کی آواز قابل توجہ ہے۔ اتنے بڑے ہجوم میں اس کا قد نکلتا ہوا ہے۔ اتنے بانجھ اور بے آبرو لفظوں میں اس کے لفظ بار آور اور باعصمت ہیں کہ وہ ابھی تک Intellectual Myopia کا شکار نہیں ہوا ہے اور قرائے مورثہ میں محروم خرام موجودات پر بہ نظر دگر ڈال رہا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس کے ہاں سادہ جذبے ابھی تک بھر پور سادگی لئے ہوئے ہیں۔

ہم آئینہ ہیں آپ ہیں تو قیر آئینہ  
ہن کر نقاب روئے درخشاں اٹھائے



دل کئی ڈوبے ہیں تو عشق نے پائی ہے نمو  
رنگ ابھرے ہیں تو حسن یہ تصویر میں ہے



کسی کو بے تنا بھول بیٹھے  
کسی کی بے ارادہ یاد آئی



جو تتلی پھول تک آئی بست ہے  
ذراء سی بھی شناسائی بست ہے

شوکت داسٹی کی شاعری کا غالب پہلو وی ہے جس پر اور بات ہو چکی۔ مگر بیشتر غزلوں میں ایسے اشعار بھی مل جاتے ہیں جو معاشرتی تضادات پر بھر پور تبصرہ کرتے ہیں۔ ایسے اشعار جدید روشنیوں میں چند ہیائی بصارتوں پر ہتھیلیوں کی اوٹ ہیں۔

لوگ نگے تھے چڑھی قبر پر لیکن چادر  
لوگ بھوکے تھے مگر روشنے سے ڈال نکلی



اور پھیلی بوسٹ کر پھول کے فانوس میں  
تیرگی نے روشنی کو اور عربان کر دیا



نفترت سے سنگار کیا تھا جسے ابھی  
تغیر کر رہے ہیں اسی کا مزار لوگ  
چھ پوچھئے تو شوکت واسطی کی "خلد خیال" پڑھ کر بہت سے ناقدین قلم تھاے  
روہ جائیں گے۔ لکھیں تو کیا لکھیں کہ اس میں فلسفیانہ الجھاوے ہیں نہ نام نہاد نفیاتی  
مسائل، نہ تو بانجھ علامتیں ہیں اور نہ ہی تحریر کا انتشار۔ ایسا بھی نہیں ہے کہ وہ جو  
چاہیں مفہوم اپنی طرف سے ڈالتے ہوئے بات سے بات بڑھاتے چلے جائیں۔ اس  
لئے کہ یہ شاعری خود ساختہ علامتوں اور محروم دانش سے بالکل پاک ہے۔ ہاں ناقدین  
خلد خیال سے ڈالنا چاہیں تو کوئی دیوار راہ میں حائل نہ ہوگی۔ وہ ایک عام ادب  
کے شائق کی طرح واسطی کے خلد خیال کی سحر انگیزی اور تحریر آفرینی میں گم ہو کر زایدے  
ارتفاع کی منزل سے گزر سکتے ہیں جو عام حالات میں ممکن ہی نہیں۔ آئیے بات ثتم  
کریں دو شعر سنیں اور سرد ہنیں۔

جمال جمال نو د میدہ صبحو تمہاری روشن کرن گئی ہے  
سمٹ سٹ کر جی بن انساں سے تیرگی کی شکن گئی ہے  
بقائے ترتیب عنصری کے ہزار ایجاد کر کے نئے  
حیات ہر شکل میں جمال سے وہی شکستہ بدن گئی ہے

## تمنا کے اُدھر، عشق کے اُدھر

انتظار حسین نے اپنی کہانی "زروکتا" میں لکھا ہے  
"زبان کلام کے بغیر نہیں رہتی، کلام سامع کے بغیر"

اس سے متصل انہوں نے سید علی الجزايري کی حکایت بھی سنائی ہے کہ جنہوں  
نے زندوں کی بستی سے منہ موڑ لیا تھا اور قبرستان میں مردوں سے خطاب فرمانے لگے  
تھے پھر جب خطبے کا اثر مردوں پر دیکھا تو کہا تھا۔

"اے شر تجھ پر خدا کی رحمت ہو تیرے جیتے لوگ بہرے ہو گئے  
ہیں۔۔۔ تیرے مردوں کو سماعت مل گئی ہے"

انتظار حسین اپنی کہانی میں اس لمحے کو اسرار الٰہی قرار دیتے ہیں۔ یہی اسرار کی  
کھڑی دوپر ہے اور پچاری غزل۔۔۔

انتظار حسین نے جو بات کی وہ کلام اور سماعت کی تھی۔ پہلے کلام اور پھر  
سماعت مجھے جو کہنا ہے وہ سماعت اور کلام کے باب میں سے۔ پہلے سماعت اور پھر  
کلام۔ لفظوں کو آگے پیچھے کر دینے سے مفہوم کی ظاہری صورت وہی رہتی ہے مگر  
میرے اندر نفیاتی صورت حال کا تجزیہ یوں ہوتا ہے کہ زاویہ بدل جاتا ہے۔ منظروں  
ہے مگر زاویہ نیا۔۔۔ وہی جس کی جانب جلیل عالی نے اشارہ کیا ہے۔

”ہے منظروہی

پر  
جہاں سے اسے  
میں نے دیکھا ہے  
تم بھی

وہاں پر کھڑے ہو کے دیکھو  
تو کچھ ایسے اسرار کھلنے لگیں گے  
کہ شاید تمہیں  
سارے منظر کے بارے میں  
پہلا تاثر بدلا پڑے“

(زاویہ/شوق ستارہ)

عالی جس زاویے سے دیکھ رہا ہے انتظار حسین کا اسرار الٰہی وہاں سے یقیناً  
کچھ کچھ اپنے بھید کھول رہا ہے  
وہ جو اقبال آفاقتی نے نئی شاعری میں استعارے کے بھرمان کا تذکرہ کیا تھا اور  
غزل کو شعری روایت میں تخلیقی بے چارگی قرار دیا تھا اسی غزل سے وابستہ رہ کر جلیل  
عالی ایک نئے زاویے سے سارا منظر دیکھتا ہے۔ یوں کہ اس کے بھید کی گریں کھلنے  
لگتی ہیں۔ موجود کا بھید تو زندگی کے بھید جیسا ہوتا ہے کہ جو ہے، دراصل نہیں ہے  
اور جو ظاہر نہیں ہے، عین متن وہی ہے۔ بظاہر جیتا جاتا شر، ہنگامے کھڑے کرتا، لش  
لش کرتا، محبتیں نچحاور کرتا شر، مگر بہ باطن غلاظت ہے، تعفن ہے، دھنکار اور پھٹکار  
ہے۔ تو کون جانے کہ شر جیتا ہے یا مردہ۔ ایسے ہی یہ جو واہ واہ ہے، ان کے لئے جو  
”نا ہے“ سے بات پر شروع کرتے ہیں اور ”بات کر کے دیکھتے ہیں“ پر تمام کردیتے  
ہیں یوں کہ کچھ نہیں دیکھتے، بس اندر سے صدیوں پرانی باسی، گلی سڑی بویسیدہ رنگوں  
والی بظاہر نہ کھٹ چخل مگر باطن سے بار بار بیان کی زد میں آ کر اپنی عصمت سے  
ہاتھ دھوڈالنے والی نڈھال عشوہ ساز کی اوپ دینے والی عشوی گری۔  
اب کوئی دیکھے تو کیا دیکھے اور نے تو کیا نے؟

جب انہیں کی دیوار سامنے ہو تو آدمی دیکھ بھی کیا سکتا ہے۔ مگر عالیٰ کو خبر ہے کہ دیوار پر ایک دروازہ بھی ہے جو ایک اسم کی چابی سے کھلتا ہے۔ اسم جو غالب کے پاس ”تمنا“ کی صورت تھا تو اقبال کے ہاں ”عشق“ اور ”خودی“ کی صورت۔

غالب تو دھنے مزاج اور پہلیتی فکر والا آدمی تھا وہ جسے اشفاق احمد کوشش کا آدمی اور Effort کا آدمی کہتے ہیں ویسا نہیں تھا مگر ایسا بھی نہیں تھا کہ فقط طلب اور خواہش جیسے لفظوں پر قناعت کر جاتا۔ زندگی کا بھید کھولنے کی خواہش اس کے اندر بے کنار تھی اور طلب بے پناہ۔ لفظ ”تمنا“ ایسا تھا کہ جس نے اس کے حصے کی زندگی کا بھید اس پر کھول دیا۔ شاید اس کی اپنی زندگی سے بھی کئی گناہ زیادہ۔ یہی وجہ ہے کہ ایک صدی بیت چکل ہم اسی کے تحریر کرے میں گھوم رہے ہیں اس تحریر کرے میں آرزو ہے مگر شدید تر۔ طلب ہے مگر موافج، خواہش ہے مگر مضطرب۔ یہ سارے بھید تمنا جیسے اسم کی بدولت ہیں۔ زخم تمنا، انتظار تمنا، نیرنگ تمنا، آئینہ تکرار تمنا، ہجوم تمنا، عمد تجدید تمنا، سرمایہ ایجاد تمنا اور ایسی تمنا کہ جس کا دوسرا قدم فقط ہماری ساعت پر نہیں پڑتا نئے مفہوم کے نئے افلک پر جا پڑتا ہے۔

تمنا کا اسم عالیٰ نے نہیں اپنایا۔ عالیٰ کے ہاں ”شوق“ اسم بنا ہے۔ شوق جو شاید لغات میں تمنا ہی جیسے ملتے جلتے مفہوم میں آیا ہے مگر عالیٰ کے ہاں ویسا نہیں ہے۔ عالیٰ کے اپنے مزاج، لمحے اور سوچ نے اسے یکسر مختلف کر دیا ہے۔ اتنا مختلف کہ جتنا خود عالیٰ ہے۔ ممتاز مفتی ہے کما تھا:

”جلیل عالیٰ ایک برا معتمہ ہے“

وہ کہتے تھے:-

”عالیٰ ایک عقلیٰ آدمی ہے کچھ زیادہ ہی عقلیٰ۔ خوب بات تول کر کرتا ہے اور دوسروں کی بھی تولے بغیر نہیں سنتا“

یہ جو ڈاکٹر نوازش علی نے گذشتہ ایک تقریب میں کہا تھا کہ عالیٰ کے ہاں شوق اقبال کے عشق کے مفہوم میں آیا ہے میرے دل کو نہیں بھایا۔ اس لئے کہ مجھے لگتا ہے جیسے عالیٰ اقبال کے سائے سے ہٹ کر بیٹھنے کی شعوری کوشش میں ہے۔ پھر بھلا

عقلیہ آدمی اور بقول ممتاز مفتی Over Rational آدمی کے ہاں آتش نمروڈ میں کوہ پڑنے والے عشق کی گنجائش کماں نکل سکتی ہے۔

تو عالیٰ کماں ہے؟ شاید غالب والی "تمنا" کے ادھر اور اقبال والے "عشق" کے ادھر اپنے "اسم شوق" کے ساتھ۔

اس استعارے کو جتنے رنگ عالیٰ نے دیئے ہیں ہماری شعری تاریخ میں رنگوں کی اتنی جہات اتنی مربوط ٹھنڈل میں اسم شوق کے حوالے سے شاید ہی سامنے آئی ہوں "خواب دریچہ" میں جھا کنے شوق طغیانیاں ہیں مگر ایسی کہ دھڑکنیں سنپھل جائیں، شوق جزیروں میں شوق شجر ہیں کہ جو درود شردیتے ہیں ایسا درود جو بالکل مار ہی تو نہیں ڈالتا مگر اتنا بھی نہیں ہے کہ فقط بھجن ہو۔ احساس کی سرحد سے باہر قدم نکالتا ہیر توں کے درباز کرتا شوق سمندر اور برفاب رتوں میں ٹھہری ماسافریں، جونہ رکتیں اگر لو میں خزانیں نہ اترتیں۔۔۔۔۔ وہ جو اقبال نے کہا تھا

"فلسفہ بوڑھا بنا دیتا ہے اور شاعری تجدید شباب کرتی ہے"

درست ہی تو کہا تھا، عالیٰ زر فلسفی نہیں ہے، محض عقلیہ نہیں ہے اور ایسا بھی نہیں ہے کہ صرف شاعر ہو کہ "سنا ہے" اور "بات کر کے دیکھتے ہیں" کے بیچ الجھا رہے۔ وہ جو فتح محمد ملک نے عالیٰ سے تقید کی امید باندھی تھی، اس تقید کی جو بقول ملک صاحب ابھی عالیٰ کو لکھنی ہے، تو وہ عالیٰ نے لکھ دی ہے، اپنے شعر میں "خواب دریچہ میں" اور "شقق ستارہ" میں۔۔۔ ایسا کام خالی خولی شاعر نہیں کر سکتا اور شاید عالیٰ فقط تقید لکھتا تو بوڑھا ہو جاتا۔ جبکہ عالیٰ نہ بوڑھا دکھنا چاہتا ہے نہ کل کے چھوکروں جیسی عقل کی کسوٹی پر کھڑی نہ ثابت ہونے والی حرکتیں کرتا ہے۔ اس میں ایک وسعت ہے، سمندر جیسی مگر ساحل کی لکیروں کی بیچ۔۔۔ ایک بہاؤ ہے، ندی جیسا مگر پھیلے کناروں اندر اور اسی کے ادھر ادھر کیسیں عالیٰ کاچ ہے۔ یوں اپنے لئے چالی کا اسم عالیٰ نے "شقق" چنا ہے اور بجا چنا ہے۔۔۔۔۔ نئے مجموعے کا نام بھی بجا طور پر "شقق ستارہ" رکھا ہے۔۔۔۔۔

"شقق ستارہ" جو اندھیرے کی دیوار کے بیچ راہ سمجھاتا ہے یہ دیوار کیسی ہے؟ کہ اس عمد کا ہر فرد اسے چاٹ رہا ہے۔۔۔۔۔ نئی روشنی کی تاریک دیوار، نئی نئی ایجادات

کی چکا چوند کی سیاہ دیوار، مارکیٹ اکانوی کی بنیاد پر بنتے گزتے اور افماریشن نیکنالوجی کے تیز دھارے میں بستے نئے رشتہوں کی کالی دیوار اور ان ساری تاریک روشنیوں اور بانجھ آوازوں کی سیسہ پلائی دیوار کو چاٹتی آج کے عہد کی بصارت بصیرت اور سماعت۔ اشیاء کو دیکھ بھال کر، پرکھ کر، ٹھوک بجا کر، تجربے کی سان پر چڑھا کر اور تصرف میں لانے کے بعد فائدہ اٹھا کر، فائدہ بھی ایسا کہ جسے عدد سے تعبیر دی جاسکے۔ پھر اشیاء کے وجود کا جواز تسلیم کرنے والی بصارت، بصیرت اور سماعت اور ان سب کے بیچ عالی، ہے اور ریشل عالی، عقلیہ عالی مگر شاعر عالی، اپنے پیراڈاکس (Paradox) کے بھید کے ساتھ عقلیہ اور شاعر عالی.... جس کے پاس اسم شوق ہے، غالب کی تمنا جیسا اور اقبال کے عشق جیسا مگر ان دونوں سے جدا۔ وہ اصرار کرتا ہے کہ ساعتوں پر اسے ٹھہرنے دو گے تو اسرار کھلیں گے۔

”شوق ستارے“ کی لو میں دیکھئے معنی کا اک جہاں آباد ہے شوق رہیں، شوق بستیاں، شوق سرا، شوق سوال، ابھرتے شوق، جھلکتے شوق، لکیرتے شوق، اظہار کرتے شوق۔۔۔ تو یہ شوق کا عجب سلسہ ہے کہ جس میں خواہش ہے مگر شدت کے ساتھ، محبت ہے مگر خانہ بھی مارتا ہوئی لفہ ہے مگر بے کنار سا اور یہ جو اشتیاق، رغبت، میل، شغل، جوش، سرگرمی، امنگ، تریگ اور اس جیسے بیسوں لفظ شوق کی پوٹی میں بندھے ہیں ایک نئی شدت کا مفہوم دیتے ہیں۔ ایسی شدت جو تنی طناب کی طرح ہوتی ہے۔ خیے کو پوری طرح قائم رکھنے والی۔ جس میں کوئی جھوول نہیں ہوتا مگر پھر بھی اس میں اتنی گنجائش ہوتی ہے کہ مزید کھینچنے پر ثوث نہ جائے کچھ اور تن جائے۔۔۔ تو یوں کہہ لیجئے کہ عشق کے ادھر اور تمنا کے ادھر۔۔۔ اور یہی وہ انفرادی وصف ہے جو عالی میں ہے اور شاید یہی وجہ ہے کہ جلیل عالی اپنے ہم عصروں کے بیچ عالی ہے۔



---

شوق اگر زنده جاوید نباشد عجب است  
که حدیث تو دریں یک دو نفس نتوان گفت

(اقبال)

## عالی کے تخلیقی شعور کا منطقہ

جلیل عالی جیسے ذہین اور مشکل آدمی کے فن پر بات کچھ اور بھی مشکل ہو جاتی ہے۔ میں نے گذشتہ ایک مضمون میں جب ”تمنا“ اور ”عشق“ کی بجائے عالی کی طرف سے ”شوق“ کو بطور اسم چن لینے کی وجہ کا تذکرہ کیا تھا اور اس اسم کو بطور خاص اپنانے اور اپنے تخلیقی تجربے کا حصہ بنا لینے کے موضوع پر ایک دائرہ سا بنا کر اپنے تیس بڑا تیر مارا تھا تو عالی نے کسی حد تک اس سے اتفاق نہ کرتے ہوئے ایک سوال کر ڈالا تھا۔

اقبال نے بھی شوق کو بر تھا، جانتے ہو کن معنوں میں؟

اس سوال کا مطلب یہ تھا کہ جو میں نے کہا تھا وہ عالی کو مکمل طور پر قبول نہ تھا۔ تاہم اس سوال کا یہ فائدہ ہوا کہ میں اپنی اوقات میں آگیا اور مجھے اس کا جواب تلاش کرنے کے لئے نہ صرف اقبال کی طرف رجوع کرنا پڑا عالی کو بھی نئے سرے سے پڑھنا پڑا۔ اس مکر مطالعے کا فیضان ہے کہ میں عالی کے اس شعری شعور تک پہنچ گیا ہوں جسے میں اس نئے مکمل طور پر قبول کرتا ہوں کہ یہ شعور عالی کی ذات کا حصہ بھی ہے اور پر تو بھی۔

یہیں مجھے آگے بڑھنے سے پہلے، دو وضاحتیں کرنا ہیں ایک یہ کہ عالی کی ذات فکری سطح پر اور تخلیقی سطح پر دو مختلف منظقوں میں بٹی ہوئی نہیں ہے اور دوسری یہ کہ

میں نے یہاں شعور کو فہم، عقل اور منطق کے معنوں میں استعمال نہیں کیا بلکہ ان معنوں میں استعمال کیا ہے جو معنی سور البقہ میں "شuron" کے لفظ نے وہاں دیئے ہیں جہاں شادت کی موت کو ایسی زندگی سے تعبیر دی گئی ہے جس کی تفہیم کے لئے احساس کی ایک خاص تربیت چاہئے۔ یہ شعور دراصل شاعر کی اور اسی قوت (Perception) اور داخلی حیث (Consciousness) ہے اور یہ So called intellectual truth کی طرح ترمیمی نہیں ہوتا بلکہ داخلی سچائی کی طرح یقینی ہوتا ہے۔ ایسی داخلی سچائی جس کے زیر اثر تخلیق اسی شعور کا مظہر بھی بن جاتی ہے۔

عالیٰ کی پہلی کتاب "خواب دریچہ" کے گرد پوش پر اس کے شخصی کو اتفاق دیئے گئے ہیں جن میں خبردی گئی ہے کہ عالیٰ کی پیدائش کا سال ۱۹۳۵ء اور شر امتر ہے۔ اس خبر نے مجھے اس ادبی فضا اور ماحول کا جائزہ لینے کی ترغیب دی جو رفتہ رفتہ عالیٰ کے شعور کا حصہ بنتا چلا گیا۔ یہ وہ زمانہ تھا جب اقبال کی طرف سے مشترکہ ہندوستانی قومیت سے انکار اور اپنے سیاسی اور ادبی نصب العین کو اپنے فکری، تمدنی اور اخلاقی نصب العین سے ہم آہنگ رکھنے کو منطقی عمل اور فطری شعور کا لازمہ قرار دیئے کئی برس ہو چلے تھے۔ ساتھ ہی ساتھ یہ وہ زمانہ بھی تھا جب ترقی پسند اقبال سے بالکل الگ اور پرے رہ کر ادبیوں میں خوب رسونگ پا چکے تھے۔ دونوں کے پیچ ایک خطرناک فکری تضاد تھا۔ یہی تضاد خوف بن کر ترقی پسندوں کے اندر سرایت کر گیا اور وہ اقبال کو اپنے لئے خطرہ جان کر اس کے اندرام کے درپئے ہو گئے۔ امر تسریں پیدا ہونے اور وہاں سے یہاں منتقل ہونے والا جیل عالیٰ جب اردو اور سو شیائی میں تعلیم پاٹ کے بعد ہمارے اس معاشرے کا تخلیقی جزو بنا تو مہاجرت کے تجربے کے علاوہ یہی فکری کشکش اور نظریاتی تصادم اس کے شعور کا حصہ بن چکا تھا۔ اس شعور کو شعر کے تجربے میں ڈھلنے کے اس سارے عرصے میں ترقی پسندوں پر عروج و زوال کے دونوں موسم اس شدت سے آئے تھے کہ بہت سارے اپنے افکار کے ڈھیر پر بیٹھے آج تک ماتم کنال ہیں یا پھر بغلیں بجائے پھرتے ہیں۔ تاہم عالیٰ کو میں نے اس سارے عرصے میں اپنے قدموں پر استقامت سے کھڑے پایا ہے۔

ہمارے ہاں ترقی پسندوں کا فکری فیضان اشتراکیت کا مرہون منت رہا۔ لذاؤ وہ

ہدایات اور ڈکٹیشن بھی اوہرہی سے پاتے تھے اور انقلاب کے ذریعے اشتراکی معاشرے کے قیام کے خواب دیکھتے تھے مگر عین اسی لمحے وہ اپنے ذاتی رویوں میں مکمل طور پر مغرب زده دکھتے تھے۔ شاید یہی وجہ ہے کہ ترقی پسندی کی اصل روح ان کے تخلیقی شعور کا حصہ نہ بن سکی اور رفتہ رفتہ مکمل انقلاب کا تصور فقط سامراج و شنسی کا اسلام اس انفرہ بن کر رہ گیا۔ اس نظرے پر مزید ضعف کا حملہ ہوا تو اپنے معاشرے کے عقیدے سے وابستگی کے اظہار کو بھی ضروری خیال کیا گیا۔ اسلامی سو شلزم اور اسلامی مساوات جیسی عجیب و غریب اصطلاحیں وجود میں آئیں۔ اقبال بھی قابل قبول انقلابی ہو گیا۔ مذہب کے نام سے بد کرنے والے مدیران اپنے جرائد میں حمد و نعمت اہتمام سے چھاپنے لگے۔ حتیٰ کہ بغیر سوچے سمجھے جدیدیت اور مابعد جدیدیت کی ڈفلی بجائے والے آگئے اور مختلف آوازوں کی ایسی دھول اڑی کہ سارا منظر نامہ وہندا کر رہ گیا۔ مگر عالی کا شعور اس سارے حادثاتی سفر کے پیچ ایک ایک معین و معین محور پر اپنی پوری تخلیقی استطاعت کے ساتھ محو سفر رہا۔ وہ جو فتحِ محمد ملک نے اپنے بارے میں کہا تھا۔

”میں خود کو ترقی پسند سمجھتا ہوں کہ ایک مسلمان اس کے علاوہ کچھ ہو  
ہی نہیں سکتا۔“

میں اسے عالی کے شعور اور تخلیقی و فکری استقامت پر بھی پوری طرح منطبق پاتا ہوں۔ یہی وجہ ہے کہ پیچھے رہ جانے والی زمینوں اور گزرے زمانوں کے لئے وہ انتظارِ حسین کی طرح ناسیبیجا کاشکار نہیں ہوا، سامنے دیکھتا ہے اور خود کو اس زمین اور زماں سے وابستہ کئے ہوئے ہے جس کا اب وہ حصہ ہے۔ یہ طرزِ عمل شعور کو جاد نہیں ہونے دیتا بلکہ اسے حرکی بناتا ہے یہی وجہ ہے کہ ”شوق“ کے ساتھ ساتھ، خواب، تصور، شر، اور ”گھر“ جیسے الفاظ عالی تحریر سے استعمال کرتا ہے اور واضح کرتا جاتا ہے کہ یہ خواب ایک فرد کے نہیں بلکہ اجتماعی ہیں۔ یہ تصور کسی کا پورٹریٹ نہیں اجلے مستقبل کا متبرک منظر نامہ ہے اور یہ شرماضی کی مدفون یا متوجہ تہذیب کا نوجہ نہیں بلکہ مستقبل کی اجلی تعبیر کا استعارہ ہے۔

وہن ہے کہ زمانے کی نگاہوں میں بسا دیں  
تصویر لئے پھرتے ہیں اک اپنی نظر میں

○

کوئی سراغ ملے کب جانے سکھ کے گاؤں کا  
قسمت میں ہے کتنا اور سفر صحراوں کا

اک قریب امید کے بلے سے نکل کر  
پھر شوق چلا ہے نئے آغاز کے پیچھے

مجھے یقین ہے اپنے ہی ملبہ فکر پر پہنچاں بیٹھنے والوں کو حیراں کرتے ہوئے عالی  
اپنے قریب امید کا سفر اسی شوق سے جاری رکھے گا۔ اس یقین کی بنیاد عالی کا وہ تخلیقی  
شعور ہے جو آغاز ہی سے اسے اپنے فکری منطقہ پر استقلال اور وقار سے رکھتے ہوئے  
ہے۔

عالی کا فکری منطقہ مذہبی اور ادبی رجعت پسندوں کا منطقہ بارودہ جیسا نام موسوم  
والا علاقہ نہیں ہے اور نہ اس کی اس منطقے سے کوئی مشابہت ہے جو ترقی پسندوں کے  
ہاں نعروہ لگاتے ہوئے فقط کمر میں باندھنے والا پنکا بن گیا تھا۔ یہ زمین اور فرد کو تقسیم  
کرنے والا فرضی خط بھی نہیں ہے بلکہ یہ تو فکر اور شعور کا ایسا دائرہ ہے جو انسانوں کو  
وسيع تر محبت کی بستی میں باکراپنے ہالے میں سمیٹ لینے کی صلاحیت رکھتا ہے۔  
ای ہالے میں بھی محبت کی مک بمحجھے عالی کے قریب لے آئی ہے اور میں اب تو اس  
پر رشک کرنے لگا ہوں۔

## اصغر عابد کی غزل، مس و لذت سے صدق مقال تک

مظفر علی سید نے اپنے اہم مضمون "اردو ادب میں تحقیق کا جائزہ" محررہ ۱۹۹۲ء میں غالب کا یہ کما نقل کیا تھا:-

"آتش اچھے شاعر تھے مگر یہ فنی تھے"

شاعر بے بدل مرزا نوشه کے اس جملے کو بلیغ قرار دینے کے بعد سید صاحب نے اس میں مضمون جہان معنی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے یہ بھی کما تھا:-

"آتش اردو کے ان چند شاعروں میں سے ہیں جنہوں نے غزل کے سوا کچھ نہ کما اور اس کے باوجود غزل میں کسی نئے انداز یا اسلوب کے حوال نہ بن سکے۔"

حتیٰ کہ یہاں تک کہہ دیا تھا:-

"جو ادیب یا شاعر اپنے آپ کو ایک ہی صنفِ کلام تک محدود کر لیتا ہے وہ اس میں کوئی مجہد انہ شان پیدا نہیں کر سکتا۔"

میرزا دھیان "تلقید کی آزادی" میں شامل اس مضمون کے مندرجات کی طرف یوں گیا ہے کہ مجھے گذشتہ ایک ہفتے میں ذرا یکسوئی سے اپنے عزیز دوست اصغر عابد کی مختلف تخلیقی جتوں پر سوچنے کو موقع میرا ہوا ہے اور میں نے ایک دفعہ پھر اس کی متعدد تخلیقات کو دیکھنی سے پڑھا ہے۔ اگرچہ میں مظفر علی سید کے مذکورہ بالا خیال سے کامل طور پر متفق نہیں ہوں اور سمجھتا ہوں کہ آج کے مصروف رکھنے والے عمد

میں ایک ہی صنف سے متعلق رہ کر ذرا بہتر را ہیں تلاش کی جا سکتی ہیں مگر اصغر عابد کے تخلیقی اثاثے، خصوصاً "شعری سربائی کی اثر آفرینی سے لطف انداز ہونے کے بعد اور اس کی فکر، اسلوب اور آہنگ کی تازگی کو مد نظر رکھتے ہوئے مجھے غالب کا طرفدار ہونا پڑے گا۔

اصغر عابد سے میری علیک سلیک لگ بھگ سولہ سترہ برس قبل تب ہوئی تھی جب میں بقول سید ضمیر جعفری "زراعت اور بُستانیت کا فاضل" ہو چکا تھا اور لاہور کے وہ ڈھول جو دُور سے از حد سانے لگتے تھے قریب سے دیکھنا چاہتا تھا۔ اس مقصد کے لئے پنجاب یونیورسٹی کا طالب علم بننے کا حیلہ کیا۔ قانون کے شعبہ میں داخلہ لیا۔ پنجاب یونیورسٹی کے ہائل میں کرہ بھی مل گیا، یوں قیام و طعام کا خاطر خواہ بندوبست ہو گیا تو شام کو انارکلی کے پھیرے اور پاک نی ہاؤس کی طرف نکل جانا تقریباً "روز کا معمول نہرا۔ اصغر عابد اپنے ریحان کے ان دنوں ایک حلقة چلا رہا تھا لذماً اس کی بغل میں ہفت وار جلوں کی کارروائی کے رجڑ ہوتے۔ تب عابد کی شرت غزل کے حوالے سے تھی اور آج بھی ایک مدت گزرنے کے بعد جبکہ وہ اسلام آباد میں ایک ادبی حلقة چلا رہا ہے، ادبی دائروں میں اپنی غزل ہی کے حوالے سے پچھانا جاتا ہے۔ تاہم دچپ اور دل خوش کن بات یہ ہے کہ اس سارے عرصے میں اصغر عابد نے نہ صرف اردو، پنجابی اور سرائیکی، ہر تین زبانوں میں بے پناہ لکھا ہے اور خوب لکھا ہے، بلکہ لگ بھگ شاعری کی ہر صنف میں اپنا تخلیقی اظہار کیا ہے۔ اب تک شائع ہونے والے اس کے مجموعے ادبی حلقوں میں اور قوی سطح پر خوب خوب پذیرائی بھی پا چکے ہیں۔۔۔۔۔ مگر غزل کا مجموعہ اب کہیں جا کر ترتیب پا رہا ہے۔

اس سے پہلے کہ اسای طور پر غزل کے شاعر اصغر عابد کی غزل پر بات ہو (کہ جس کے لئے وہ از حد محاط ہے) مناسب معلوم ہوتا ہے کہ کچھ ذکر ان اصناف کا ہو جائے جن میں اب تک اس کے قلم نے جوانیاں دکھائی ہیں۔۔۔۔۔ پہلے ہائیکو، مگر یہ وہ ہائیکو نہیں ہے جو ہمارے ہاں کے مقلد ذہنوں نے "جیسی تھی وسی ہے" کی بنیاد پر درآمد کر کے اور اپنی تہذیبی آب و ہوا سے بچانے کے لئے دساور ہی سے مستعار مخزن (Incubator) میں رکھی ہوئی ہے۔ بلکہ یوں محسوس ہوتا ہے یہ ہائیکو ہماری اپنی

زمیں سے آگی ہے اور ہمارے اپنے وسیب میں پلی بڑھی اور جو ان ہوئی ہے۔  
میں عبادات کے حصار میں ہوں  
اور دعاوں کی ڈھال بھی ہے مگر  
لس و لذت کے وار ہوتے ہیں



چور ہم دونوں کے دلوں میں ہے  
آؤ مل کر اسے تباہ کریں  
صدقِ دل سے کوئی گناہ کریں  
جلبت کی لطف اندوزی کے ساتھ ساتھ اس نے جدید عمد کے عفت و شمن انسان کا  
الیہ بھی ہائیکو میں بیان کیا ہے، ملاحظہ کیجئے:-

آج قبروں میں جی نہیں لگتا  
آؤ کچھ اور نیچے دب جائیں  
زیست گرامیوں میں ہو شاید  
ہائیکو کو اپنا بناؤ کر لکھنے والا شاعر جب گیت کی طرف پلتتا ہے تو چھیل پتجیلا بن  
جاتا ہے اور رنگ "خوبیو اور مٹھاس کے چھینٹے اڑاتا چلا جاتا ہے۔ اس کے گیت اور  
خصوصاً "پنجابی گیت خاصے کی چیز ہیں۔

تو مجھے آئیں تے میں نچاں آئیے زور دی  
چھیل کنڈھیاں نوں جیوں پی اے بھور دی



امڑی تیری جھولی دا بتجھ کیرنے دیوے مینوں  
اپنی چھانویں رکھیں مینوں، میری سونہ ائے تینوں



اکھاں دے وچ توں تردا ایں  
جوں لکتی وچ پیرا  
تینوں پچھی کردا

گیت میں جذبوں کے اتنے بچے اور بجل روپ دکھانے والا جب اس صنف میں  
بھی زندگی کے اندر اتر کر اس کی مُبّرم حقیقوں پر بات کرنا چاہتا ہے تو کچھ یوں گویا ہوتا  
ہے۔

کھوہاں ڈبے آنے سُنے

بوکے لیر کیاں

بو نے ہو گئے تخت ہزارے

مَدھریاں ہویاں ہیراں

ریت و رزق بنا دے مینوں

دیچ سراباں گڈھے اتھرو اکھ توں ڈٹنے

یہ گیت تو کافی کا سالطف بھی دے جاتا ہے۔ اس اگلے گیت میں رنگ رُس  
کے چھینٹے اڑانے والا پیار کی ایک کل سے جڑنے کا درس دے رہا ہے:-

سو نا چاندی پتل تماں

رب نوں دیں ترا الامان

چھڈ دے دنیا داری ساری

چھڈ ایسہ کچا پئ اڑیا

پیار دے چج نوں من اڑیا

بنجالی کی لوک صنف مانہیے کو اردو میں حیاتِ نو دینے میں ہمارے دوست علی

محمد فرشی کی اولیت کا تذکرہ بہر صورت کرنا پڑتا ہے تاہم ان تخلیق کاروں کو بھی نظر

انداز نہیں کیا جا سکتا جنہوں نے اس صنف میں خلوص سے خاطر خواہ اضافے کئے

ہیں۔ اصغر عابد ایسے ہی لوگوں میں یوں نمایاں مقام پاتا ہے کہ اس نے اس صنف میں

اس کے اصل ذاتی اور نزاکت کا بھرنپور دھیان رکھا ہے۔ ماہیا کیا ہے اس بازے

میں اصغر عابد کا کہنا ہے کہ۔۔۔۔۔

خوبیوئے مجت ہے

”ماہیا“ کچھ اور نہیں

اندر کی شادت ہے

ماہیا کتے ہوئے وہ صرف Conscious Craftsman اور فقط Architect نہیں رہتا ایک حساس فنکار بن کر اسی محبت کی خوبی اور اندر کی شادوت کو اپنے ماہیوں میں روح بن کر اترنے کا موقع دیتا ہے۔

ہے کیسی دستک سی  
گوری کی چڑی میں  
ہوتی ہے دھک دھک سی

ڈر خوف کی خبریں ہیں  
ستی کے دلیں میں اب  
سب ریت کے قبریں ہیں

ہاتھوں میں ہاتھ دیئے  
سب دکھ سکھ گوری نے  
چرخ میں کات کات دیئے

گوری، ستی، چڑیوں اور چرخ کی باتیں کرنے والے کا یہ لجہ بھی ملاحظہ ہو:۔

گو خاک سے کم تر ہوں

پر ہت کہتی ہے

افلاک کا ہم سر ہوں

مجھے اصغر عابد کی تخلیقی اساس یعنی غزل تک پہنچنا ہے مگر حق کے مناظرات نے دلچسپ، رنگین اور دلگداز ہیں کہ ہر بار راہ روک لیتے ہیں۔ آگے بڑھنے سے پہلے صرف ایک ڈھولا اور نظم کا ایک نکڑا۔ پہلے ڈھولا سرائیکی زبان میں:۔

میں ابھاں تے ڈھول سوہاواے

پیا مون اچ ڈھولے گاوے

کل جگ کوں حال سناؤے

میڈیا وے ماہیا ہرباے کوکاں ہن

کشمیر دی سازش دا حل صرف بندوقاں ہن  
 اب "الم تعلمُ كثیر" سے ایک طویل منقش نظم کا یہ نکراہ:-  
 "پچو! ماں میں کیا ہوتی ہیں  
 دل میں جھانک کے دیکھو تو  
 یہ بیچاری کیوں روئی ہیں  
 آنسو پھانک کے دیکھو تو

(بچو)

حمد، نعمت، ہائیکو، ماہیے، گیت، نظم، مثنوی، کافی، ڈھولے، بولیاں، دوہڑے حتی  
 کہ بچوں کے گیت اور نظمیں لکھنے والا شاعر جب غزل کی طرف پلتا ہے تو اپنے لکھنے  
 کا نجیک ٹھاک جواز فراہم کرنے لگتا ہے۔

میں آپ کو بتا چکا ہوں کہ اصغر عابد سے رفاقت کا عرصہ سولہ سترہ برس پر محیط  
 ہے، مجھے خبر ہے کہ اس نے غزل سے اپنی تخلیقی زندگی کی ابتداء کی تھی اور ان برسوں  
 میں جب کہ وہ لاہور میں تھا "شاعرِ لمس و لذت" کہلاتا تھا، لوگ اس کے  
 لذیذ اشعار پنجھارے لے لے کر سناتے تھے۔ اس کے اشعار میں اتنی لذت ہے کہ  
 پنجھارے اب بھی لئے جاسکتے ہیں:-

التوائے لمس نے جذبات نکلے کر دیئے  
 وحشتوں میں سپٹائی انگلیاں بھوکی رہیں

اور-----

موسمِ لمس کے آنے کی خبر آتی ہے  
 اب تو پانی کے کھلونوں پر گزارا ہو گا

اور-----

میرا سب ہیجان دھرا رہ جاتا ہے  
 تیرے پیار کا ہر دعویٰ طوفانی ہے

اور-----

جبالِ لمس تھے اور خوف کی چڑھائی تھی  
وصال و بھر میں یک ساعتی سماں تھی

اور-----

ہر مسافر اپنے اپنے طرف کی منزل پر تھا  
وہ کسی کے پاس تھا اور اس کے بستر پر کوئی

اور-----

گو ترے جسم کی تفسیر بہت کی لیکن  
آخری باب نہیں لکھا، شرافت کے لئے

تمالیاتی تنویر کی تصویریں بناتی ان غربلوں میں ایسی نیند کا تذکرہ ہے جہاں  
خوابوں کے سانپ ریلنگتے ہیں، مرد عورتیں اوڑھے محو سفر ہیں اور چادرِ لمس سے سروں  
کو ڈھانپنے کا چلن عام ہے۔ یہ وہ علاقہِ لذات ہے جہاں جسم کی لبزین تفسیرِ تفصیل سے  
ہوتی ہے مگر محض شرافت کے لئے آخری باب لکھنے سے اجتناب کیا جاتا ہے۔ پانیوں  
کے چھمکتے مخلونے خود سے کھلیتے بدنوں کو تلذذ کے کچوکے لگاتے ہیں اور بھوکی تناٹیوں  
میں اجسام کی رگیں اک خاص سمت میں بہنے لگتی ہیں۔ یہ خاص سمت وحشت کا وہ  
صرفاً ہے جس میں کہیں تو توائے لس کے ثلتین عذاب سے دوچار انگلیاں سرچڑھ رہی  
ہیں اور کہیں خربیڑہ وصل میں آشنا سیراہی ہے۔

اصغر عابد کے ہاں احساس کی یہ ہد سمتی وصال و بھر کے یک ساعتی احساس کے  
باعث ہی ممکن ہو پائی ہے۔ جہاں وہ لس و لذت کے پھولوں پر منڈلاتی تسلیوں کے  
بھوکے رہنے کا تذکرہ کرتا ہے اور جہاں اسے خوبصوریاں یوں ہی بے کار جاتی  
دیکھتی ہے، وہیں وہ ایسے خوابوں کا بھی مفترض ہے جن کی تعبیر صبر کی حریت انگلیز  
مٹھیوں میں گم لکھیوں میں کہیں ہے، ہرچند کہ وہاں بھی نہیں ہے۔

سوال اور محت کا پیرا، ان اوڑھے شاعر کا بدن امکان کی انوکھی رس پچکاری میں  
اپنے دل کا آبِ رنگیں بھر کر یوں چھینئے اڑاتا ہے کہ کہیں تو حسن کے نئے پیکرِ مشکل  
ہو جاتے ہیں اور کہیں درد کے غارِ حررا کے دہانے پر تسلی کی کھڑی جالا بُن دیتی ہے۔

متضاد معانی کے اس طویل سفر میں اگرچہ آنکھوں کو بے سامانی لاحق ہے مگر پھر بھی ہر عکس نے مقابل عکس کو یوں زنجیر کیا ہے کہ ہر امکاں ہر بار نئے امکانات کو کھون نکالتا ہے۔ یہ فقط اس لئے ممکن ہو پایا ہے کہ ساعتوں کی گزاریاں شاغر کے ہاں صبر کی شب گزاریاں بن گئی ہیں۔

پانی کو پوار کرنے والے اس فن کا رکھنے امکان کی یہی سیڑھیاں آفاقی مناسیں کی بالکلی نہ سک انٹھی ہوئی ہیں۔ یہیں دھوپ چھاؤں کا انوکھا منظر ہے کہ چھاؤں اگر ٹھوکر مارتی ہے تو دھوپ افق کے اس پار جاتا تارتی ہے۔ احساس کا یہ نیا پن مصرعوں میں نہ صرف جمالیاتی توشیح کیلئے بلکہ نئی فکری اور معنوی توشیح کیلئے بھی مدد و معاون ثابت ہوا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ عابد کی غزل کے مکین کی زندگی چاہے غبارے میں ہوا جتنی سی، وہ زمینوں اور زمانوں کو آنکھوں پر اشمار کرنے کا حوصلہ رکھتا ہے کیونکہ یہ آنکھیں چشمہ، ارغش و سلووات سے دھوئی گئی ہیں۔ یہاں جن زمینوں کا تذکرہ ہو رہا ہے ان پر آبلوں کے سلسلے ہیں اور جن زمانوں کا حوالہ آیا ہے وہاں کی خاموشیوں کا خوف سکیوں میں گم ہو گیا ہے۔

اصغر عابد کے ہاں تجھیں بے مقصدیت کے اسی سفر کا تذکرہ عجیب طور آتا ہے کہ ایک طرف تو گم ناموں کی فرست میں نام لکھوانے کا جلال ہے اور دوسری سمت فقط کاسہ بھر اظہار کا جمال۔ تاہم یہیں وہ یوں غنی نظر آتا ہے کہ ربِ کرم نے اسے احساس کی جالی بن جانے والے دل سے سرفراز کیا ہے اس دل میں اس کے جذبے نہترتے اور فکر و تخیل سنورتے ہیں۔ شاید یہی وجہ کہ وہ اپنے تخلیقی سفر کے عین آغاز ہی سے رنگینی، دل اور لذتِ لمس کے تذکرے کے بیچ بیچ بہت گھری اور بلیغ بات کھنے کا عادی چلا آ رہا ہے۔

میری اک اک خشت پر امکاں بقا کے ثبت تھے  
گھر فا کر کے، فنا کی دیویاں بھوکی رہیں

اور-----

پاؤں صدیوں کی مسافت سے اٹے ہیں عابد  
اب کے میدان بھر طور ہمارا ہو گا

اور-----

تمام چور تھے اک دوسرے کے در پرودہ  
ہمارے عمد نے صورت عجب بنائی تھی

اور-----

سائے کی طرح وقت ابھی پاس ہے عابد  
جس آن یہ ہزار بھی نایاب ہوا تو

اور-----

جہاں بھی جانمیں گریہ کی ارزانی ہے  
آنکن اور قفس کی ایک کھانی ہے  
ایسے اشعار میں ان دونوں ہی اصغر عابد کی "نگر اور شعور کی نئی منزلیں صورت  
پذیر ہوتی نظر آنے لگی تھیں۔ احساس کے اسی رخ کا کرشمہ ہے کہ اس کے اندر کے  
وکھ کا تناظر و سعی ہوتا چلا گیا ہے۔ اپ وہ صرف لمس ولذت کی بات نہیں کرتا، عجب  
لے میں یہ سنا تا بھی ملتا ہے کہ

چادر و زرد دل کرب سے پچھت گئی  
آنکھ کی شاہراہ دھول سے اٹ گئی  
زندگی جبر کے خوف میں کٹ گئی  
بے صدا بولیاں تابہ کے تابہ کے  
(الم تعلم سعید)

اور شاید یہی وہ لمحہ ہوتا ہے کہ جب اس کے اندر کے آدمی کا مزاج ظلم کی  
بیاد پر قائم معاشرے سے ہم آہنگ نہیں ہو پاتا، اپنی اپنی غرض سے بندھے اس  
معاشرے کے مختلف طبقات بھی ایسے فرد کو اپنے اندر کیسے جذب کر سکتے ہیں لہذا تاؤ  
کا سلسلہ شروع ہوتا ہے تو شاعر کو جھینجھلا کر کھانا پڑتا ہے۔

سنو، اے تیری دنیا کے لوگو  
نفس کا نام بدلا جا رہا ہے

بات بے بات الجھتے ہو بھلا بات ہے کیا  
میرے اندر کی بلاوں سے ملاقات ہے کیا  
ممکن ہے فقط لس، لذت اور رنگِ دل کوچے جذبے سمجھنے والے یا پھر صرف  
شمیشِ ننگ کو زندگی کی حقیقت قرار دینے والے اصغر عابد کی دونوں جذبوں کی شاعری  
کے بچ تضاد کی دیوار کھڑی کر دیں مگر حقیقت یہ ہے کہ ان دونوں شدید جذبوں کے بچ  
کے علاقے میں اصغر عابد کی اس شاعری کی سلطنت پڑتی ہے جس کا جمال خیرہ کرتا ہے  
اور معنی زندگی کی وسعتوں پر محیط ہو جاتے ہیں۔ یہیں جس اصغر عابد سے ملاقات ہوتی  
ہے وہ اُسی نارساکی طرح شکست مان نہیں پاتا تو اس کا ذر آنکھوں پر سوال اوڑھ کر  
بیٹھ جاتا ہے۔ بنے اندر سے سانس جکڑتی ہے مگر اس کے دل میں درد کی لمبیں آسمان  
تک اچھلتی ہیں اور جس کی آنکھ اس کے اندر کے پرندے کو پابجولائی اڑتے دیکھ کر تحریر  
کے پانیوں میں ڈوب جاتی ہے۔ اصغر عابد کی یہی شاعری صدقِ مقال کی شاعری ہے۔

صدقِ مقال کی اس شاعری میں غزل کا ہر شعر اگر شاعر کی فنی دسترس پر دال  
ہے تو ہر مصروفہ اس پُر خلوص اور مسلسل ریاض کی ثانندگی کرتا ہے جس کا اس نے  
خود کو خوگر بنا رکھا ہے۔ لفظوں کی مناسب نشت و برخاست کے ساتھ ساتھ مصروفوں  
میں یہاں وہاں معروف، مستقل مگر خوب صورت تراکیب کو تخلیقی وقار کے ساتھ  
آنے دیا ہے۔ جہاں کہیں ضرورت محسوس کی گئی ہے اور انوکھی تراکیب وضع کرنے  
سے گریز بھی نہیں کیا گیا مگر اس اہتمام کے ساتھ کہ ان سے شاعر کا تخلیقی اعتماد جھلکتا  
ہے۔ یہ تراکیب جہاں جہاں بھی آئی ہیں نئے جمالیاتی ذاتے اور معنوی لطف کے ساتھ  
آئی ہیں۔ مناسب معلوم ہوتا ہے ان میں سے چند ایک تراکیب یہاں درج کر کے  
آگے بڑھوں۔

”زرِ ممکنات“--- ”عکسِ جبلت“--- ”قاریِ شب“--- ”منبد  
ابہام“--- ”بِمِ تخفیف“--- ”صورتِ رمزابد“--- ”صحنِ صحرا“---  
”بے نیازِ تصرف“--- ”التوائے لس“--- ”وادیِ شک“--- ”موسمِ  
لس“--- ”شرطِ آور“--- ”سرِ ارغن و سوات“---

"صاحبِ ممکنات"--- "ساعت قرب وصالِ یار"--- "ورلد  
 تھائی"--- "جبالِ لس"--- "شیشہِ ساعت"--- "طاڑ شوق"---  
 "زلفِ آماڈگی"--- "صفہِ آماڈگی"--- "تمناۓ ناتمام"--- "طلوع  
 ابتدا"--- "غروبِ انتہا"--- "کائناتِ دل"--- "انتشارِ جسجو"---  
 "خطِ عمر"--- "زندانی، دہیز"--- "گرد رو خواب"--- "عکس  
 جیلت"--- "کلاہِ عاجزی"--- "مکذبِ خودی"--- "منزل  
 مرگ"--- "چہرہِ دل"--- "چشمہِ گریاں"--- "روزنِ امکان"---  
 "پسِ ابہام"--- "بساطِ عجلت"--- "غربتِ وفا"--- "زندہ  
 منزل"--- "عرصہِ خوشبو"--- "مطلعِ گیسو"--- "عرصہِ کرب و  
 بلا"--- "اسلحہِ رنگ آرزو" اور "حیرتِ زیست"---

اصغر عابد کی غزل مجھے یوں مرغوب ہے کہ اس میں اپنے اشعار تو اتر سے آتے  
 ہیں۔ میرے نزدیک اپنے شعر کی یہی تعریف ہے کہ آپ کے پاس موجود تعریف کے  
 سارے لفظ چھوٹے پڑ جائیں۔ آپ ان اشعار کیلئے توصیف کے کون سے لفظ تجویز کر  
 پائیں گے۔

تم قیامت کا نام دو گے اے  
 وقت اپنی تھکن آتارے گا



وقت پھرا کے سو رہا ہے  
 خوف تقیم ہو رہا ہے



بھلا یہ کائناتِ دل مخڑکس طرح ہوگی  
 کہ پائی زندگی ہم نے غبارے میں ہوا جتنی



یہ لکھریں غنوں کے رستے ہیں  
 یہ ہتھیلی وکھوں کی بستی ہے

زندگی تک زکوہ خسرا دی  
یہ مرے رازقوں کی بستی ہے

یہ سُکھلتی بند ہوتی سی گھڑی ہے  
خلا اک وسعتوں کی پوٹلی ہے

صدرا دینا تمہارا یوں ہے جیسے  
ہوا سانبوں کا پیچھا کر رہی ہے

دیدہ ۶ تر کو تمہم کی طرح فال کیا  
چشمہ ۶ ارض و سماوات پر دھولیں آنکھیں  
مجھے یہ انداز، طرز فکر اور اسلوب یوں خوش آیا ہے کہ اس کی شاعری میں  
پلٹ پلٹ کر آنے والے استعارے اپنے مفہوم کی وسعت سمیت میرے دل میں  
جاگریں ہو جاتے ہیں اور چاند، پرواز، پرندے، روشنی، گل، خوشبو، تلنی، لس، امکان،  
فا، بقا، آنکھ، آنسو، مسافت، جسم، روح، عشق حتیٰ کہ وقت، مقابل، بیڑاں، فرات،  
پسپائی اور قیامت جیسے استعارے کہیں بھی نہ لٹک کر پرے کھڑے نہیں ہوتے سیدھے  
دل میں جا اترتے ہیں اور بدن کی شریانوں میں دوڑتے لوکی حدّت بن جاتے ہیں۔  
یہی وجہ ہے کہ یہاں میں شیفتہ کا طرفدار ہو گیا ہوں اور مجھے کہنا پڑا ہے کہ شعر صرف  
لفظوں کے طرب انگیز استعمال کا نام نہیں ہوتا اور نہ ہی فرہنگ کے متنے کو شعر کہتے  
ہیں لہذا۔۔۔

وہ طرز فکر ہم کو خوش آتی ہے شیفتہ  
معنی غافۃ، لفظ خوش، انداز صاف ہو  
اور یہ اعتراف کا ہنگام ہے کہ اصغر عابد کے ہاں لفظ اور معنی کے جمال کے  
ساتھ ساتھ کلام میں حلاوت اور دلاؤری بھی ہے۔ ایسا فکر اور فقر کے امترانجہی سے

ممکن ہو پاتا ہے۔ اجازت چاہنے سے پہلے مجھے ایک دعائیت سنانی ہے۔ دعائیت ہرات کے صوفی شیخ ابو سعید ابوالخیر اور مشہور مفکر ابن سینا کی ملاقات کی ہے۔ شیخ سے جب پوچھا گیا آپ نے ابن سینا کو کیسا پایا۔ فرمایا۔

”هم جو کچھ دیکھتے ہیں وہ اسے جانتا ہے۔“

اوہر ابن سینا سے پوچھا گیا کہ آپ کو شیخ کیسے لگے۔ ان کا جواب تھا۔

”هم جو کچھ جانتے ہیں وہ اسے دیکھتا ہے۔“

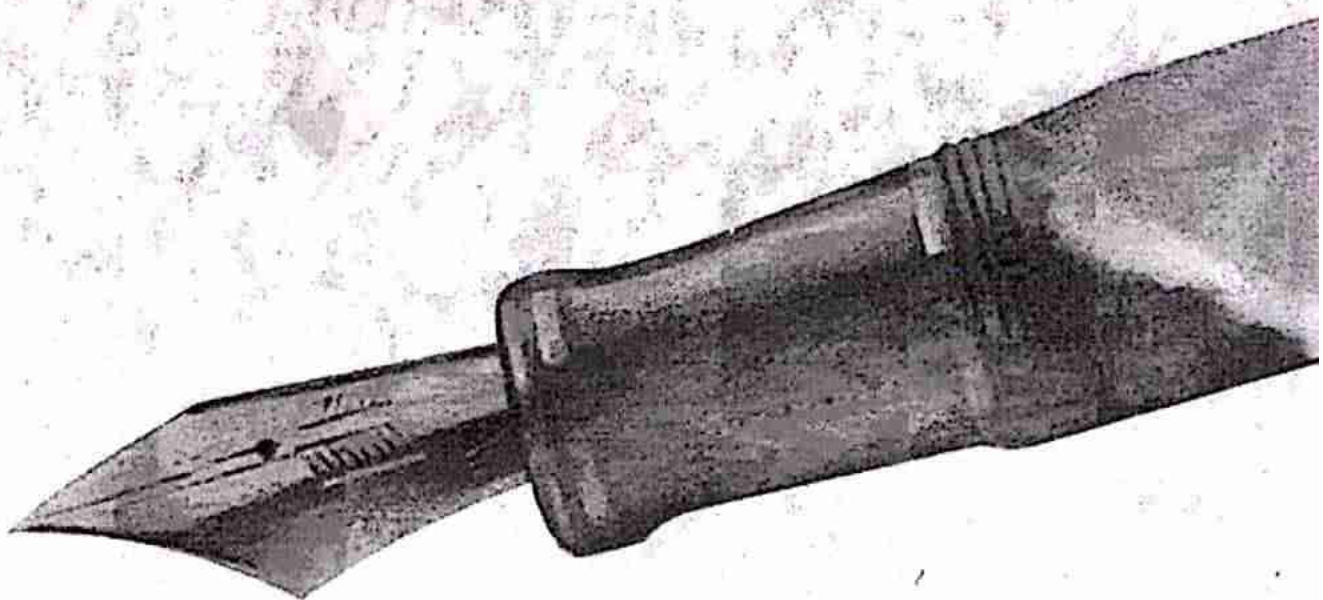
جو بھی اصغر عابد کی شاعری کے دونوں شدید روپ دیکھے گا، دونوں جملے پڑت پڑت کر اس کے اندر پہلے تو گونجیں گے اور پھر بدن میں ڈوبتے چلے جائیں گے مگر جو بھی اس کے اس کلام کو خلوصِ نیت سے پڑھے گا جسے میں نے صدقِ مقال کی شاعری کما ہے تو نظر اور خبر کے اتصال سے پھوٹتے نور کی پھوار سے اس کی روح بھیگ بھیگ جائے گی۔



---

ایک کڑا درد کہ جو گیت میں ڈھلتا ہی نہیں  
دل کے تاریک شگافوں سے نکلتا ہی نہیں

(فیض)





تیز ہو اں جنگل کے پلاٹے؟

فاخرہ کی شاعری

## تیز ہوا میں جنگل کے بلائے گا؟

علی معین ملا تو کہنے لگا۔

”یار شاہد THE SILENT CRY پڑھو۔ اللہ قسم۔۔ آہا۔۔ کیا ناول

ہے۔۔ ارے کینز ابو رو“ اے (KENZABURO-O-A)۔۔۔۔۔ وہی

جسے گذشتہ برس نوبل انعام ملا تھا۔۔۔۔۔

علی معین انگریزی ادب کا رسیا ہے، اچھا شاعر ہے، تخلیقی نظر لکھتا ہے اس کی شاعری اور خاکوں کی ایک ایک کتاب بھی شائع ہو چکی ہے۔

ہم جب بھی ملتے ہیں ایک دوسرے کو یونی کتابیں پڑھنے کا مشورہ دیتے ہیں کینز ابو رو کے بارے میں ہم دیر تک باتیں کرتے رہے یہی کہ ذاتی وکھ کی ایک دبیز تھے۔۔۔۔۔ نے اس کے فن پاروں میں اثر انگریزی کا ایسا وصف پیدا کر دیا ہے جس کی چوت بست گھری ہوتی ہے۔۔۔۔۔

کینز ابو رو کے ہاں اس رویے کی وجہ سمجھ میں آئے والی ہے۔۔۔۔۔

اس نے ہوش سنبھالا تو اس کا واسطہ پاگل باپ سے پڑا جو جلد ہی موت کے منہ میں جا پہنچا۔۔۔۔۔ وہ ابھی دس سال کا تھا کہ ہیر و شیما پر قیامت ٹوٹ پڑی۔۔۔۔۔ اس کا گاؤں ایٹھی تباہی کا شکار ہونے والے علاقوں سے محض ایک سو میل کی دوری پر تھا۔۔۔۔۔ بعد ازاں اس کے ہاں ایک ایسا بیٹا پیدا ہوا جو معذور تھا۔۔۔۔۔ اگرچہ اس کا معذور بیٹا اپنے

باپ کی بے پناہ محبت اور مسلسل توجہ سے حیات کشید کر کے ایسا مویقار بن گیا جسے اب دنیا بلکہ ری کے نام سے جانتی ہے اور جس کے اوپر اسی۔ ذی کے آنحضرت امام فروخت ہو چکے ہیں۔ مگر یہ واقعہ اپنی جگہ ہے کہ ایک وقت ایسا بھی آیا تھا جب کینز ابو رو نے خود کشی کا ارادہ کر لیا تھا۔

علی معین کا کہنا تھا ”کینز ابو رو کے تخلیقی دلکش کی بات سمجھ میں آنے والی ہے۔“ کئی روز ہو گئے ہیں علی معین مجھ سے نہیں ملا۔ میں اس سے بہت سی باتیں کرنا چاہتا ہوں اور یہ باتیں علی محمد فرشی کی کتاب ”تیز ہوا میں جنگل مجھے بلاتا ہے“ کے مطالعے کے بعد خود بخود میرے اندر راگ آئی ہے۔

میں اس سے پوچھنا چاہتا ہوں۔ وہ کیا دلکش ہے جو علی محمد فرشی کی نظموں پر چھایا ہوا ہے میںھا اور بہت گمرا۔ میں علی محمد فرشی کی ذاتی زندگی کے بارے میں کچھ نہیں جانتا کہ ہماری گئی چنی ملاقاتوں میں اس موضوع پر گفتگو ہی نہیں ہوئی۔

ویسے بھی میں تخلیق کو تخلیق کار کے ذاتی حوالے سے سمجھنے کی کوشش ہی نہیں کرتا۔ یہ میرا ذاتی طریقہ کار ہے اور علی معین کو مجھ سے اختلاف ہو سکتا ہے۔ بہت پہلے افلاطون نے کہا تھا۔

”شاعری الہامی قوت کا نتیجہ ہوتی ہے۔“

یہ الہامی قوت علی محمد فرشی کو دو دلیعت ہو چکی ہے۔

ایڈگر ایلن پو (ADGAR ALLANPOE) کے ہاں حسن کے اعلیٰ ترین اظہار کے لئے افسردوگی کا لمحہ تمام شاعرانہ لمحوں میں جائز ترین نظر ثانی ہے۔۔۔ علی محمد فرشی کو مبارک ہو کہ اسے یہ لمحہ بھی عطا ہوا ہے۔

کینز ابو رو نے جب اپنے پاگل باپ کو مرتے دیکھا تھا اور اپنے معدود رہنے پر موت کی تیز نظریں گزی دیکھی تھیں یا ایسی قیامت کے دن نگلی موت کو رقص کرتے دیکھا تھا تو ہر صورت میں موت اس کے مقابل ایک جرکے طور آئی تھی جبکہ علی محمد فرشی کے ہاں موت پہلے استھناب (Surprise) کا پیر، ہن پہنچتی ہے اور بعد ازاں فیضی کا روپ دھار لیتی ہے اور وہ ”موت خوبصورت ہو جاتی ہے“ بڑی سادگی اور معصومیت سے لکھ دیتا ہے وہ اس سے بھی کہ جس سے رنگوں، تیلیوں، امیدوں،

خوابوں اور خوشگوار تعبیروں کی باتیں کرنا چاہیے ہیں۔ موت کی بات کرتا ہے۔

”گھنے خوابوں کے جنگل میں“

کسی دن بھول جاؤں گا

میں رستہ لوٹ آنے کا

کسی دن خود کو سوتا چھوڑ جاؤں گا

کسی دن تجھ کو روتا چھوڑ جاؤں گا“

وہ موت قبر اور جنازوں کی یوں بات کرتا ہے جیسے بچے پھولوں اور تلیوں کی باتیں کرتے ہیں میر کے ہاں موت کا روایتی تصور ملتا ہے۔ میرا جی کے ہاں موت ماں کی گود جیسی ہے۔ سلیم احمد نے کہا تھا ”موت کا مسئلہ زندگی کا خاتمہ کرتا ہے“ جبکہ علی محمد فرشی کی نظموں میں موت ایک یونیک ایکسپرنس (UNIQUE EXPERIENCE) کوں گایی رویہ سارتر کے ہاں ذرا مختلف انداز (PERSONAL CONCEPT) سے گمراہی مفہوم کے ساتھ آیا ہے (BEING AND NOTHINGNESS) میں ”K“ کی موت ایسے دروازے پر ہوتی ہے جہاں ایک دربان کھڑا ہے۔ ”K“ سوال کرتا ہے ”کیا اس دروازے پر اس سے پسلے بھی کوئی آکر مرا ہے۔“ دربان کرتا ہے ”نہیں یہ صرف تیرا دروازہ ہے۔“ علی محمد فرشی نے بت پسلے کبھی عمر میں ہی نہ جانے کیسے کھلی آنکھوں سے وہ دروازہ دیکھ لیا تھا اور بے صوت لفظوں میں دربان سے سارا مقالہ بھی کر لیا تھا۔

”سارے بچے“

ریت گھروندوں کے

شر بناتے رہتے ہیں

لیکن میں

ان سب سے دور

اکیلا بیٹھا

نہیں سی ایک قبر بناتا رہتا تھا۔"

(چپن کی ایک بوڑھی یاد)

موت کا تصور اس کے ہاں مجرو فکر کی صورت اختیار نہیں کرتا اور نہ ہی کسی تمثیل (Image) سے متصادم ہوتا ہے۔ موت اس کے باطن سے ایک جوہر کی طرح برآمد ہوتی ہے اور ایک علامت کی صورت اختیار کر لیتی ہے یہ ایسی علامت ہے جو تمثیل (Allegory) سے الگ شے ہے کیونکہ یہ کہیں بھی مجرد خیالات کا تصویری خاکہ نہیں بناتی بلکہ شاعر کے خیال (Ideas) کے اظہار (Expression) میں بھرپور مددگار ہوتی ہے۔

علی محمد فرشی کے ہاں کبوتر وہ دوسرا حوالہ ہے جو اپنے بھرپور امکانات کے ساتھ آیا ہے۔ کروچے نے کہا تھا "دانے (Dante) پر گفتگو کرتے وقت ہمیں اس کی سطح پر پہنچنا ہو گا"۔

علی محمد فرشی کی نظموں میں کبوتر نے مفہوم کی کئی اڑائیں لی ہیں ان مفہومیں تک رسائی کے لئے ہمیں شاعر کی جانب ارتقائی سفر کرنا ہو گا لیکن اس کے بعد ایک مشکل آن پڑتی ہے کہ شاعر کے تجربے اور اس کے فنی تجربے کے علاقے میں جمالیاتی بعد (AESTHETIC DISTANCE) کا ایک سرسبز و شاداب جنگل پڑتا ہے۔ جہاں تیز ہوا میں سیساں بجاتی ہوئی گزر رہی ہیں۔ یہ جنگل کہیں اور نہیں شاعر کے اپنے باطن میں اگاہ ہوا ہے۔

بات کبوتر کی ہو رہی تھی اور نیچے میں جنگل اور ہوا کا ذکر آگیا مگر کیا کیجھ کہ علی محمد فرشی کی ساری علامتیں شبین استعارے اور تمثیلیں اس زرخیز اختراعی قوت سے نمو پاتی ہیں جو ان تمام اجزاء کو نامیاتی وحدت (ORGANIC UNITY) میں یوں مدغم کر دیتی ہے کہ فن پارہ بھیت مجموعی ایک مکمل کل کی صورت اختیار کر لیتا ہے۔ وہ کبوتر جو کہیں اپنے پروں کی زم پھر پھراہٹ سے لوریاں سناتے ہیں تو کہیں دودھیا میثیوں پر اتر کر رقص کرتے ہیں۔ خالی کثوروں کے کنارے مضطرب کھڑے مریان بارشوں کے منتظر کبوتر یا پھروہ جو اس صراحی کے اندر اترنا چاہتا ہے جس کے پیندے میں آب سیمیں چمک رہا ہے بالکل دیسا ہی آب سیمیں جیسا خود کبوتر کی

آنکھوں سے نپک رہا ہے۔

مقدس زبان جاننے والے کبوتر۔ اور ان سرزینوں سے واقف کبوتر جہاں محبت کے چشمے بستے ہیں۔

وہ کبوتر بھی، جو خاموشی کا چوگا چک لیتا ہے۔ جس کی آنکھوں میں روشن خواب بجھے لگتے ہیں اور اس کے میلے پروں پر اڑان تھکن بن کر گرنے لگتی ہے۔

کبوتر کے یہ سارے حوالے انتہائی اور بیجنل ہیں اور ہر بار ایک نئے مضموم کے ساتھ آئے ہیں۔ یہی بات شاعر کے بھرپور تخلیقی جو ہر پر دلالت کرتی ہے۔

علی محمد فرشی نظم کی ساخت کے سلسلے میں ایڈ گراین پو کے اس نقطہ نظر کا حامی نہیں ہے جس کے مطابق ایک اچھی نظم ہمیشہ اپنے نقطہ عودج سے شروع ہوتی ہے۔ وہ اپنی نظموں کو مصروف بہ مصروف ارتقاء دیتا ہے یوں کہ مصروفے انوکھے مضموم کا رس پہکانے لگتے ہیں۔ ان مصروفوں میں عموماً مانوس لفظ ہوتے ہیں۔ یہ جانے پہچانے لفظ یوں ترتیب پاتے ہیں کہ وہ ان معانی سے جدا مضموم دینے لگتے ہیں جو لغت میں ان لفظوں کیلئے مخصوص کئے گئے ہیں۔ یہی وہ اسلوب ہے جس کے مو قلم سے وہ نظموں کی انوکھی پیشگز تخلیق کرتا ہے۔

علی محمد فرشی کی نظموں میں جنگل کا حوالہ کئی معنی دیتا ہے کہیں وہ شاعر کے مقابل ہے جسے پانچ کیلئے اسے بیرون کا سفر کرنا ہے۔ کہیں یہ جنگل خود اس کے باطن میں ہے اور اسے اپنے ہی اندر اترنا پڑتا ہے۔ ثالثی الذکر حوالہ پسلے حوالے سے کہیں زیادہ شدت اور اثر پذیری کی قوت کے ساتھ آیا ہے۔

ہوا کی علامت بھی کبوتر کی طرح ایک سے زائد مقابیم رکھتی ہے۔ ہوا جو تیز چلے تو روندی چلی جائے، پھولوں کو چوم کر گز رے تو معطر کرے، رک جائے تو دم گھٹنے لگے۔

”تیز ہوا میں جنگل مجھے بلاتا ہے“ اداس کر دینے والی نظموں کا مجموعہ ہے۔ ایسے شاعر کا نوحہ جو آنسو بوتا ہے اور نظیمیں برداشت کرتا ہے اس میں باتوں کی بارش میں بھیگتی لڑکی بھی ہے جو مظہر الاسلام کے افسانوں میں پائی جاتی ہے اور وہ معصوم لڑکی بھی جو تخلیق کا دکھ سنتی ہے۔ ہرے موسوں کی صدائیں سننے والی لڑکی اور وہ بھی جو اس

گھر کے زینے پر بیٹھی اونگہ رہی ہے جس کی چھت پر تھائی اور صحن میں نشأتا ہے۔ روپی چنے والی لڑکی جو بدبودار غباروں میں سے ننھے فرشتوں کے بلکنے کی صدائیں کی صلاحیت نہیں رکھتی یا پھر وہ ساگن بھی ہے جو صحنک کے زم آنے میں خود بھی گوندھی جا چکی ہے۔

میرا خیال ہے اب آپ میری اس رائے کے حامی ہو گئے ہونگے جس کے مطابق نہ سمجھ آنے والے دکھ بھی فن پاروں کو SUBLIME کی ارتقائی سطح عطا کر سکتے ہیں۔ دراصل اندر سے اگنے والے دکھ ان دکھوں سے کمیں زیادہ قوی ہوتے ہیں جو ظاہری صدمے کا نتیجہ ہوتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ علی محمد فرشی کا وڑن مضبوط اور لمحہ درو میں ڈوبا ہوا مگر تو انا ہے۔

بہت پہلے تورج فراز مند کے ایک فارسی افسانے ”بچی اور سمندر“ کا ترجمہ پڑھنے کا اتفاق ہوا تھا۔ اس افسانے میں بچی اور اس کا باپ گرمیوں میں تفریع کیلئے سمندر پر جاتے ہیں جہاں بچی باپ سے ضد کرتی ہے کہ سمندر گھر لے چلیں وہ سمندر کو گھر لے آتے ہیں اور کسی کو خبر نہیں ہوتی۔ وہ دونوں صحن کے ایک کونے میں سمندر کو رکھ دیتے ہیں اس کی لہروں کا اتار چڑھاؤ دیکھتے ہیں، شور سنتے ہیں اور خوش ہوتے ہیں۔ ایک رات ننھی منی بیلی سمندر میں گر کر مر جاتی ہے۔ بچی بہت روتی ہے اسے وہ مجھلیاں بھی یاد آتی ہیں جن سے سمندر چھن گیا ہے۔ وہ باپ سے ضد کرتی ہے کہ وہ سمندر واپس چھوڑ آئے۔

اگلے دن سمندر پہاڑوں کے پار اسی طرح بننے لگتا ہے۔

علی محمد فرشی کی نظمیں بھی اسی سمندر کی طرح ہیں۔ میں نے کتاب کھولی اور معصوم بچی کی طرح اس کے اندر سے انھیں لہروں سے محظوظ ہوتا رہا پھر جب گمرے پانیوں میں جا اترتا تو دکھ کی رنگ برلنگی مجھلیاں میرے آس پاس یوں تیرنے لگیں جیسے مجھے سمندر جتنی عمر سے جانتی ہوں۔ میں ساری نظمیں پڑھ چکا۔ کتاب بند کر کے ایک طرف رکھ دی گر دکھ نے پھیلتے پھیلتے اس لمحے بادل کی صورت اختیار کر لی جس کا تذکرہ ہیرو شما اور ناگا ساکی پر ایسی چلے کے حوالے سے لکھے گئے معروف ناول ”کالی بارش“ میں ملتا ہے۔

علی معین ملے گا تو اس سے کوئی گامیرے دکھ کا تجزیہ کرے اور بتائے کہ  
ظاہری صدمے سے دوچار نہ ہونے کے باوجود یہ کیا دکھ ہے جو میرے اندر خود رو  
پودوں کی صورت آگتا چلا گیا ہے۔ اور اب پورا جنگل بن گیا ہے۔ سوچتا ہوں تیز ہوا  
چلی تو میں کے بلاوں گا؟ علی معین کو یا علی محمد فرشی ہو۔۔۔!

(۱۹۹۵ء)





---

جب ایک شخص زمین پر انگلی رکھتا ہے تو وہ اس کی بار سے یہ جان جاتا ہے کہ وہ کس قسم کی زمین پر کھڑا ہے۔ میں اپنی انگلی اپنے وجود پر رکھتا ہوں مگر اس سے کسی قسم کی بار نہیں اٹھتی۔

(کیگارڈ)

## فاخرہ کی شاعری

فاخرہ بتوں کا شعری مجموعہ اپنے صوری اور معنوی حسن کے ساتھ "پلکیں بھیگی بھیگی سی" کے نام سے میرے سامنے ہے۔ میں نے شاعری کے اس مجموعے کو لفظ لفظ پڑھا ہے اور مفہوم کی آئیج اپنے لمبے میں اترتی محسوس کی ہے۔ دوران مطالعہ مجھے دو نوجوان لڑکیاں بہت شدت سے اور رہ رہ گریاں آتی رہیں۔ پہلی لڑکی سیمون دی بور کے اویں ناول کی زاویر (XAVIER) ہے جبکہ دوسری ٹال پال سار ترکی کتاب راستے آزادی کے (LES CHEMINSDE IRICH) آوش (IRICH)۔

جب زاویر سلگتے ہوئے سگریٹ سے اپنا ہاتھ جلاتی ہے تو یک لخت اس کے رسلیے ہونٹوں پر مسکراہٹ مخدود ہو کر رہ جاتی ہے۔ یہ مسکراہٹ ایک ایسی تنہا اور پاگل لڑکی کی ہے جسے دیکھنا بھی ناقابل برداشت ہو جائے۔ لیکن اذیت کے ان لمحوں کے بارے میں وہ کہتی ہے جب جلتی ہوئی سرخ چنگاری سے اس کے ہاتھ کا نرم نرم گوشت جلا تو اس نے نفس پرور کیف محسوس کیا تھا۔

آوش، زاویر کی طرح محض سلگتے سگریٹ سے اپنا ہاتھ نہیں جلاتی، تیز دھار چاقو کی انی اپنے ہاتھ کی نرم جلد میں بھونک کر خود کو لمباں کر لیتی ہے۔

فاخرہ بتوں کی بہت ساری غزلوں اور نظموں میں مجھے ایک ایسی ہی تنہا اور پچھلی لڑکی نظر آئی ہے۔ اس کی شاعری پڑھتے ہوئے یوں محسوس ہوتا ہے جیسے سلگتی چنگاری

سے جلتے زم زم گوشت اور کئے ہاتھ سے شرائی بھرتے لوکی گونج باطن میں اتر کر  
مفہوم کا ایک نیا باب روشن کر رہی ہو۔

جدائی رت جگا کرب مسلسل

چلو تم نے ہمیں کچھ تو دیا ہے

مگر حیرت ہوتی ہے کہ ایسے جانکاہ لمحات میں بھی اس کے قدم حوصلے کی زمین پر  
خختی سے جئے ہوئے ہیں۔ وہ اندر سے لاکھ نوٹی پھوٹی سی مگر بظاہر حوصلہ مند دکھنا  
چاہتی ہے

آج نوتا ہے یقین بھیگ گئی ہیں پلکیں

ہم جو خوش ہو کے دکھاتے تو کوئی بات بھی تھی

کہیں کہیں وہ اس بات پر شرمندگی محسوس کرتی ہے کہ کوئی اس کے بارے میں  
یہ خیال کرے کہ اس پر کسی کا زور چل سکتا ہے اور یہ کہ اسے اکسایا جا سکتا ہے  
اس تصور سے ہی اس کا گلا خشک ہونے لگتا ہے اور منہ کا ذائقہ خراب ہو جاتا ہے کہ  
کوئی اسے اس قدر کمزور تصور کرے۔

یہ وہ ملمع ہے جو فاخرہ اپنی ذات پر چڑھائے رکھنا چاہتی ہے۔ صرف نازک سے  
متعلق ہونے کے باوجود یہ کوئی سی وحشان پان لڑکی استقامت کی چیزان نظر آنے میں  
کامیاب بھی ہو گئی ہے۔ مشاعرے پڑھتی ہے تو اعتقاد کی پھوار اس کے چہرے پر برس  
رہی ہوتی ہے۔ مقابل کوئی بھی ہو، دوران گفتگو نہ تو بات سرگوشی بنتی ہے، نہ لے  
دیسی ہوتی ہے۔ تیز کاث دار جملے، کھلکھلتے اور جذبوں سے مراقبتے اس کی شخصیت پر  
حاوی رہے ہیں مگر اس کے تازہ شعری مجموعے میں روز مرہ والی فاخرہ کہیں نظر نہیں  
آتی۔

فاخرہ بتول کے ہاں عورت کے سبھی روپ نیا جلوہ لے کر آتے ہیں وہ سکنیک  
اور مہارت کے مو قلم سے کہیں محبت میں بھیگ لڑکی کو پورنیت کرتی ہے تو کہیں  
فراق میں نڈھال مگر اپنی ہی دلہیز سے چمٹی۔ کہیں وہ اس دکھ کا تذکرہ کرتی ہے جس سے  
اس کی جھوٹی بھروسی گئی ہے تو کہیں اس سکھ کی پیاس میں اپنی زبان کاٹنا بنتی محسوس  
کرتی ہے جو اس کے نصیب میں لکھا ہی نہیں گیا۔ اس کی نظم "تقسیم" اسی الیہ کا

بیان ہے۔

”قدرت نے اپنے ہاتھوں سے  
جس دم سکھ تقيیم کے  
سب لوگوں نے اپنا اپنا حصہ پایا  
لیکن.....

میں کچھ پانہ سکی  
میرے ہاتھ رہے خال  
لیکن جب...

قدرت نے  
دکھ تقيیم کے  
اب کی بار تو وامن میرا  
سب سے زیادہ بھاری تھا“

(تقییم)

یہی وہ دکھ اور نا آسودگی کا پتا ہوا دشت ہے جو اس نے خود اپنے لئے منجع  
کیا ہے۔ اس کے پاؤں پر چھالے ہیں مگر لب پر نالے نہیں۔ بظاہر آسودہ اور خوش  
باش نظر آنے والی اس لڑکی نے اپنی بھیگی پلکوں کے ذریعے وہ دریچہ واکیا ہے جو اس  
کے باطن کی طرف کھلتا ہے۔

یہاں وہ بجا طور پر اپنے ہاتھ میں قلم نہیں چمکتی انی والا چاقو تھاے نظر آئی  
ہے جس سے اس نے اپنے نرم و نازک ہاتھ کو چیرڈالا ہے۔ آج کی آوش کا سرخ  
ابلتا لو مقابل کھڑے آج کے میتو کو یقیناً ”اس بات پر مجبور کردے گا کہ وہ بھی اسی  
چاقو سے اپنا ہاتھ کاٹ ڈالے اور اپنا لو بھرا ہاتھ آوش کے ہاتھ میں دے کر اسے یہ  
کہنے پر مجبور کردے۔

”یہ لو کی رفاقت ہے“

بقول احمد عقیل روبلی، ذرہ آفتاب کا ماتھا چونما چاہتا ہے۔ پیاسا کنوں کا متلاشی  
ہے، روبلی کی طرح میں بھی دعا گو ہوں کہ اس کا یہ سفر رائیگاں نہ جائے۔

”پوکور پئے“ ظفر نیازی کے نئے نئے افسانوں کا ایک اہم مجموعہ ہے۔ اس مجموعے کے صفحہ نمبر اٹھانوے پر ”ریجڈی“ کے عنوان سے تین سطروں کے افسانے کی دو سطروں کچھ یوں ہیں۔

”اچھی باتوں کے ساتھ ریجڈی یہ ہے کہ وہ خوبصورت بھی ہوتی ہیں  
عام نظریں ان کی خوبصورتی میں انکر رہ جاتی ہیں۔“

اب تک فاخرہ بتوں کے ساتھ بھی یہی کچھ ہوتا آیا ہے۔

اس لئے کہ وہ اچھی باتوں کی طرح خوب صورت ہے۔

اتنی خوبصورت کہ عام نظر وہیں ٹھہر جاتی ہے حالانکہ اس کی شاعری کی چکا چوند کچھ کم نہیں ہے۔ اس کا احساس وہ اپنے پلے شعری مجموعے ”پلکیں بھیگی بھیگی سی“ کے ذریعے ہمیں دلا چکی ہے۔

مگر کہتے ہیں ہر لڑکی اپنے حصے کا شک اپنے ساتھ لے کر پیدا ہوتی ہے۔ ریجڈی یہ ہے کہ لڑکیاں جتنی جوان ہوتی ہیں شک بھی اتنا ہی جوان ہوتا ہے، کم از کم اتنا جوان جتنی کہ نوشی گیلانی۔۔۔ وہ نوشی، جس نے منور جمیل کے منور لفظوں سے معنی کا سارا جمال نچوڑ کر اپنے ماتھے کی بندیا بنالی اور اسے فقط سایہ بنا ڈالا تھا۔

جہاں کئی نوشیاں ہوں اور کئی منور جمیل تو مشکل سے یقین کیا جا سکتا ہے کہ جو کچھ کہا گیا ہے اسی کا ہے جس سے منسوب کیا جاتا ہے۔ ایسے میں فاخرہ بتوں جیسی بھی شاعرہ کا سفر بہت کثھن اور بہت دشوار ہو جاتا ہے۔ کئی ایک تراہ میں تحک ہار کر بیٹھ جاتی ہیں.....

لیکن جو مسلسل آگے بڑھتی رہتی ہیں ان کے پاس فاخرہ بتوں کا ساحوصلہ ہوتا ہے۔

”چاند نے بادل اوڑھ لیا“ فاخرہ بتوں کا اگلا قدم ہے۔۔۔ ایک پر اعتماد قدم، جو اس کی اعلیٰ ہمتی اور بلند حوصلے بنے اٹھانے پر مجبور کیا ہے۔ حوصلہ اس شعری سفر میں اور زندگی کے سفر میں بھی اس کی ڈھال ہے یہی وجہ ہے کہ اپنے رقبے سے

یوں مخاطب ہوتی ہے۔

”سنو یہ اک حقیقت ہے  
تمہاری شاعری کے سارے حروف میں  
جگر کا خون جلتا ہے  
سکتے میں کرتے اور سلگتے سارے لفظوں سے  
تم اپنے شعر بنتے ہو  
تمہارے سارے شعروں میں  
ادای اپنی آنکھیں چھوڑ کر  
خود آئینہ خانوں میں جا کر سر پختی ہے  
یونہی در در بھٹکتی ہے  
خوشی کو بھی کبھی لکھ گلابوں کی کتابوں میں  
خوشی بھی اک ادای ہے

(خوشی بھی اک ادا سی ہے)

فاخرہ بتوں کے اس حوصلے اور اعتماد کو دیکھتے ہوئے امجد اسلام امجد کو کہنا پڑا ہے کہ

محبت کا منتوں اظہار فاخرہ بتوں کے اس مجموعے کا بڑا حوالہ بتتا ہے۔ محبت کے اس منتوں اظہار نے اس موضوع کو دھنک رنگ بنا دیا ہے چھوٹی بھور کی غزلوں میں جتنی سولت اور جتنی پختہ کاری سے محبت کی تازگی کا احساس دلاتے شعر فاخرہ کے ہاں ملتے ہیں شاید ہی کسی نوجوان شاعرہ کے ہاں اس اثر انگلیزی کے وصف کے ساتھ ملتے ہوں گے:

تم نے تو صرف سنا ہی ہوگا  
میں جو درد سما دیر تک

تیری قربت میں جھلکی یہ نظر  
ایک معصوم دعا لگتی ہے



تجھے کما بھی تھا مٹی کا گھر نہیں اچھا  
لو سر پ آگئی برسات یہ تو ہونا تھا



دودھِ ابلتا چولے پر گرتے رہنا  
جائی آنکھوں سے سو جانا اچھا تھا

فائزہ بتوں کے کلام کی ایک اور خاص بات جو قاری کو اپنی گرفت میں لے لیتی  
ہے وہ اس کی تازہ کاری اور پہلوداری ہے بظاہر محبت کے سے عام مگر اہم اور بنیادی  
فلسفے پر اپنی ذات کو مرکز نگاہ بنانا کر بات کرتی ہے جبکہ در حقیقت وہ محبت کے آئینے میں  
نہ صرف اپنے طبقے بلکہ تمام محرومین کی محرومیوں اور پے ہوئے لوگوں کے دکھوں  
کے عکس بھی دکھا رہی ہوتی ہے۔ یوں بے شمار دکھوں کا حوالہ اس کی ذات میں تجھیم  
پاتا ہے۔

فصیل جسم ہے چھٹی تو سر سلامت ہے  
عجیب روح میں چلتی ہیں آندھیاں دیکھو



جیون کے شترنج پر کس نے جیت سدا دیکھی  
اس میں مات کی منزل تک تو شہر بھی جاتا ہے

فائزہ بتوں کے ہاں زبان کی گھن گرج اور وہ فنی و علمی دبدبہ نہیں ہے جو بزم  
خود بڑے شاعروں کے حصے میں یوں آیا ہے کہ ان کے کلام سے تاثیر کی برکت انھوں گئی  
ہے۔ سلامت، رواني، سادگی اور پرکاری وہ جمالیاتی اوصاف ہیں جو ”چاند نے بادل  
اوڑھ لیا“ کو نہ صرف قابلِ مطالعہ بناتے ہیں اس مجموعے کو ایک انفرادیت بھی بخشنے

بہت مشکل وفا کے سلسلے میں  
سبھ لو پھول پھر میں کھلے ہیں



بھولنے والا یاد آتا ہے  
پھیل گیا کابل تو جانا



جنوں نے آگ بھر دی رگ جاں میں تو اچھا ہے  
نہیں تو دل گلی کا اپنے سر الازام ہونا تھا

اپنے دکھوں کو سکھلی آنکھ سے دیکھنا اپنے بدن میں اتار کر خوشی کی پوشک پہن  
لینے کا بھی کسی کسی میں حوصلہ ہوتا ہے، فاغرہ بقول میں ہے جبھی تو دکھوں کا ایک  
سلسلہ ہے جو اس کے بدن میں اتر کر ایک تخلیقی تجربے میں داخل رہا ہے۔

”وہ برکھارت کی بوندوں میں  
کسی چھوٹی سی وادی میں  
گزارے جو تمہارے ساتھ، ان انمول لمحوں پر  
بہت معصوم جذبوں پر  
لرزتی اپنی آنکھوں پر  
چلواک نظم کرتے ہیں“

(چلواک نظم کرتے ہیں)

اس مجموعے کا غالب حصہ نظموں پر مشتمل ہے، ’نظمیں‘، جو  
ایک کمانی بنتی ہیں، ’کمانی‘، جو دکھ کشید کرتی ہے، ’دکھ‘، جو روح میں  
اترتے ہیں، ’روح‘، جو بدن کی آلاتیش سے لتحری ہوئی ہے، ’بدن‘، جو  
طلب میں بیکلی کی سولی پر لٹکا ہوا ہے، ’طلب‘، کہ جس کے حصے میں

نارسائی کی ریت ہے، نارسائی کہ جس کا دوسرا نام محبت ہے۔

”محبت ریت جیسی ہے کسی بھی بند مٹھی میں  
گمراہی بھی حقیقت ہے  
اچانک بے خیال میں.....  
یہ مٹھی کھل بھی جاتی ہے“

(محبت ریت جیسی ہے)

لوکیوں کے اکلا پے، انتظار اور نارسائی کے دکھوں کو فاخرہ بتول نے اپنے باطن  
میں اتار کر اپنی ذات کا حصہ کچھ یوں بنایا ہے کہ یہ سارا الیہ اس کی ذات کا الیہ بن  
گیا ہے ایک طرف اگر گزیا، آنکھیں، آکاش، ہوت، گلب، مک، ستارے، آنجل،  
خواب، پلکیں، دستک، کک، لذت، چاند، آنگن اور کرنیں جیسے الفاظ شاعرہ کے رومانی  
رویے کی چغلی کھاتے ہیں تو دوسری طرف پتھر، موت، کرجیاں، منی، صحراء، خون، زنجیر،  
فصیل، تپش اور خورشید جیسے لفظوں کا مہارت اور فنی پختگی سے استعمال زندگی کے  
بارے میں رومانی نقطہ نظر رکھنے والی لڑکی کے حقیقت پسند ہونے پر بھی دلالت کرتا  
ہے۔

”سو اداسی شجر شجر کے ہر ایک پتے پر لکھ رہی ہے  
جدائیوں کے پیام سارے  
جو بجھ رہے ہیں امید کے وہ چراغ سارے  
جونا امیدی کے جل اٹھے ہیں  
وہ نام سارے.....

تمام پتے خزان رسیدہ سک رہے ہیں  
فضاؤں میں مین جاگتے ہیں  
نہ منٹے والی تھکن سفر کی  
بست ہی پر خار راستے ہیں“

(ابھی سے کیسے یہ تم نے سوچا ہے؟)

شاعرہ مختلف رویوں اور جذبوں کے بارے میں ایک واضح نقطہ نظر رکھتی ہے لیکن محبت کے جذبے کے حوالے سے اس کا اصرار ہے کہ اس کی تعریف لفظوں میں ممکن نہیں ایسے میں وہ ایک منظر نامہ بناتی ہے جس میں محبت ہر کیس سایہ فلکن ہے یوں کہ جیسے بادل۔۔۔ جو دھرتی کو اپنی نئی منی بوندوں سے سیراب کرتا ہے۔ فاخرہ بتول کا تجزیہ یہ بھی ہے کہ محبت کی پھوار سے بدن دھرتی کی سیرابی ایک دائیٰ کک کی زائدگی کا باعث بنتی ہے۔ وصل کی تعریف میں اس نے ایک ایسا پورٹرٹ بنایا ہے جو دائیٰ کک کا یہی احساس قاری کے بدن میں اترتا ہے۔

”..... کہ اک بچرا ہوا ساگر ہے، فرق جس کو کہتے ہیں  
اسی ساگر میں اک چھوٹی سی نازک سی  
ابھرتی ڈوبتی، موجودوں سے لڑتی ناؤ ہوتی ہے  
اسی کو وصل کہتے ہیں“

(وصل)

بدن کے زخموں پر مرہم رکھا جاسکتا ہے مگر فاخرہ بتول کا خیال ہے کہ روح کے زخموں کا انداز ممکن نہیں ہے۔

”محبت کا تمیں اور اک اب تو ہو گیا ہو گا  
یہ جو بھی زخم دیتی ہے کبھی جینے نہیں دیتی  
محبت روٹھ جائے تو کبھی جینے نہیں دیتی“

(محبت روٹھ جائے تو)

انا کے لفظ کی اتنی خوبصورت اور بامعنی تعریف شاید ہی کسی اور نوجوان شاعرہ کے ہاں ہو جیسی فاخرہ بتول کی لظم میں ملتی ہے

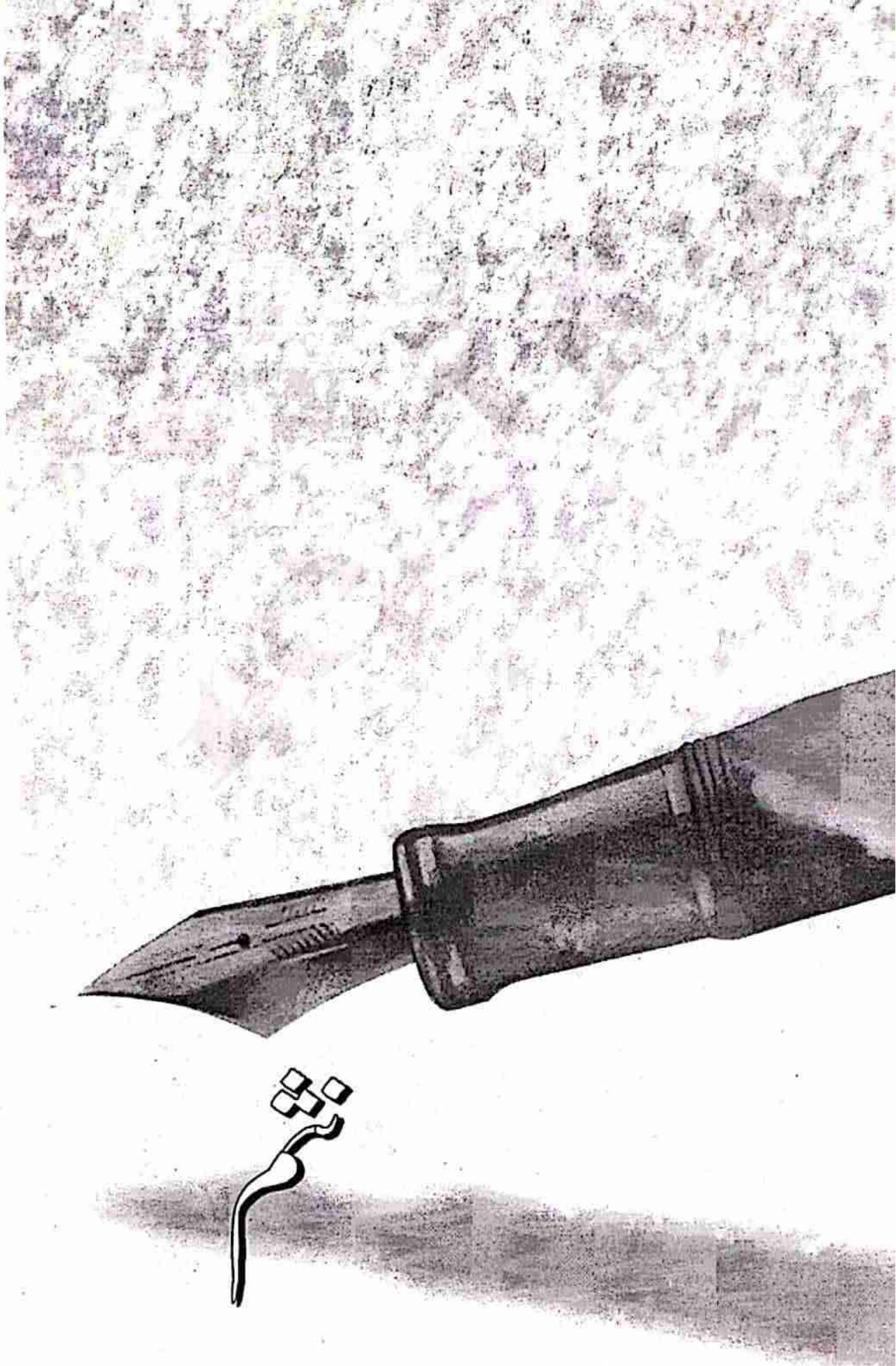
”انا وہ ناؤ ہے  
جس کا مسافر ضرف موجودوں کے  
جلو میں زندگی اپنی

بنا دیتا ہے کچھ ایسے نہیں اس کی خبر ہوتی  
کہ چاروں سمت پانی میں  
لگا کے گھات بینحا ہے  
بردا گھمبیر سناثا"

(انا)

فاخرہ بتوں کی نظموں کے مطلعے کے بعد ایک بات جو میں نے محسوس کی ہے وہ یہ ہے کہ اس کے ہاں ایک مکمل منظر نامہ بنتا ہے اتنا مکمل کہ اس کے ہر ایک جزو کو آسانی سے دیکھا اور محسوس کیا جا سکتا ہے اور مکمل تصویر سے بھی ٹھاٹھا جا سکتا ہے۔ کہیں کہیں مکمل پورٹریٹ پر اضافی شڑوک منظر نامے کی دلکشی کو دھنڈلاتے ہیں۔ شاید شاعرہ اپنی بات مکمل کرنے کے بعد قاری کے لئے عقب میں دیکھتی ہے حالانکہ قاری تو آغاز ہی سے اس کے ساتھ ساتھ اس کے لفظوں کے مفہوم کی انگلی تھامے چل رہا ہوتا ہے۔

فاخرہ بتوں نے طبقہ انسانیت کے کچھ جذبوں سے زندگی کے کچھ رنگ کشید کر کے شاعری کے افق پر ہماری نگاہوں کے سامنے ایک ایسی دھنک سجادی ہے جس کے پہلو بہ پہلو چاند ہے، ستارے ہیں، پادل ہے، پھوار ہے اور نیچے بہت نیچے سمندر جیسی آنکھیں اور پلکوں میں ٹھہرے آنسوؤں کے وہ متوفی ہیں جہاں سارا منظر نامہ منعکس ہو رہا ہے۔ امید کی جانی چاہیے کہ فاخرہ بتوں اب اگلے مجموعے میں اس سے بھی آگے کا سفر کرے گی۔ نئے موسموں نئے رنگوں اور نئے ذاتوں کی تلاش میں اس کا اعتماد اسے اپنی ہم عصروں سے بہت آگے لے جانے کے امکانات رکھتا ہے۔



Digitized by srujanika@gmail.com

کچھ نشری نظم کے بارے میں  
شم اور اس کا لب و لجہ  
لذیذ لمحے اور عبد الرشید  
روشن صبح کا متلاشی  
شرافت کا پل اور رشتہوں کی تنجھٹ

## کچھ نثری نظم کے بارے میں

وزیر آغا نے نثری نظم کے ساتھ تقدیم کا بہت عجوب انداز اختیار کیا ہے اپنے تقدیمی مضمون "قصہ نثری نظم کا" (اوراق ستمبر ۱۹۸۴ء) میں مجید امجد کی ایک نظم "زندگی اے زندگی" سے وزن خارج کر کے طروں کی ترتیب آزاد نظم کی طرح کردی اور اس پر اپنے دلائل کی بنیاد رکھتے ہوئے کہا کہ "اب یہ نثری نظم تو بن گئی ہے لیکن خارجی اور عروضی آہنگ کی عدم موجودگی سے شاعری نہیں رہی"۔

یہ تقدیم کا کون سا انداز ہے اس کی وضاحت تو وزیر آغا ہی کر سکتے ہیں لیکن وہ یہ بات بھی ضرور جانتے ہوں گے کہ شاعری کا تخلیقی عمل نکزوں نکزوں میں نہیں بلکہ کل کی صورت میں ظہور پذیر ہوتا ہے خواہ یہ پابند شاعری ہو یا آزاد نظم۔

ہونا تو یہ چاہئے تھا کہ نثری نظم کے ساتھ صحیح رویہ اختیار کیا جاتا یہ ایک نیا تجربہ تھا تو اس کے تجزیہ کے لئے سنجیدہ انداز اختیار کیا جاتا لیکن حرمت ہے کہ ایسا کیوں نہ کیا گیا۔

نثری نظم پر اعتراض کرنے والے یہ بھی کہتے ہیں کہ آخر نثری نظم کا تجربہ کیوں؟

اس سوال کا جواب تلاش کرنے کے لئے ایک اور سوال اٹھاتے ہیں کہ کیا مروجہ اصناف شاعری اظہار و ابلاغ کے تمام ترتیصوں پر پورا اتر رہی تھیں؟ میرا ذاتی خیال یہ ہے کہ اگر ایسا ہوتا تو نثری نظم کا تجربہ ہی کیوں کیا جاتا۔ انسانی خیالاتِ روح

کی مانند ہیں اور ہیئت جسم کی مانند۔۔۔۔۔ شاعری کی مروجہ بیتیں اس روح کو مکمل طور پر اپنے اندر سکونے کی صلاحیت نہیں رکھتی تھیں اور انسان کو ایسی ہیئت کی تلاش تھی جو ان کے خیالات کا صحیح ابلاغ کر سکے جو قدیم روایتی پابندیوں سے آزاد ہو اور جس میں انسانی جذبات کے اظہار کے لئے جدید تکنیک استعمال کی گئی ہو۔ یہ سب کچھ نثری نظم ہی سے ممکن تھا چنانچہ نثری نظم کا تجربہ کیا گیا۔ یہ ایک ایسا جاندار اسلوب ہے جو میں الاقوامی بھی ہے اور اس کے باطن میں شعریت بھی برقرار رہتی ہے۔

نشی نظم کیا ہے برا دلچسپ سوال ہے اور اس کا سارہ جواب یہ ہے کہ یہ شاعری کا وہ اسلوب ہے جو قافیہ، رویف، بکور، اوزان اور مروجہ بیتتوں کا پابند نہیں۔ لیکن یہ نہیں سمجھ لینا چاہئے کہ ہر بے بیت تحریر یا نشر نشی نظم بن سکتی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اس کی بے بیتی کی بھی ایک بیت ہے جو الفاظ و معانی کے کسی نہ کسی انداز کو ضرور جنم دیتی ہے۔ بعض لوگ محمد حسین آزاد، شبی نعمانی، سجاد حیدر یلدزم وغیرہ کے شاعرانہ نثرپاروں کو پڑھ کر یہ سوال بھی کرتے ہیں کہ آخر ان میں اور نشی نظم میں کیوں کر تمیز کی جا سکتی ہے؟ یہاں یہ بات تسلیم کہ نثرپاروں میں شاعرانہ وصف موجود ہو سکتا ہے لیکن نثر کو سیاق و سبق سے علیحدہ نہیں کیا جا سکتا جبکہ نشی نظم کی خصوصیت ہی اختصار ہے اور اس کے اختصار میں بھی ابلاغ موجود ہوتا ہے۔

نشی نظم کا تمام تر انحراف لفظوں کے استعمال پر ہوتا ہے لفظ بذات خود کوئی معمولی چیز نہیں بلکہ اپنے اندر معانی کا ایک سیلا ب چھپائے ہوئے ہوتے ہیں نشی نظم میں اگرچہ بھور، اوزان کی پابندی نہیں کی جاتی لیکن ان کے اندر ایک صوتی اور معنوی آہنگ موجود ہوتا ہے جس کو پیش نظر رکھنا از حد ضروری ہے۔

اگرچہ نثری لظم کی بنیاد لفظ پر رکھی گئی ہے اور اس کا سارا زور لفظوں کے خوبصورت استعمال پر ہوتا ہے لیکن لفظوں کے علاوہ ایک اور چیز اس کے ماتحتے کا جھومر ہے وہ تشبیہات اور علامتیں ہیں۔ ان کے بغیر نثری لظم تشنہ رہتی ہے اور اپنے اصل حسن کی معراج کو نہیں پا سکتی۔ یہ کہنا ذرا مشکل ہے کہ جس لظم میں کوئی علامت یا استعارہ استعمال نہ کیا گیا ہو وہ نثری لعظم نہ کھلائے گی۔ لیکن یہ بات اپنی جگہ بہت اہم ہے کہ اس کے اندر اثر و نفوذ اور حسن کی کیفیت استعاروں اور علامتوں کے

کے بغیر ممکن نہیں۔

یہاں اس بات کی طرف اشارہ کرنا دچپی سے خالی نہ ہوگا کہ علمتوں کا استعمال اگرچہ مستحق قدم ہے لیکن بے جا استعمال اس کے اصل وصف ابلاغ ہی کو لے ڈلتا ہے۔ نشی نظم تخلیق کرنے والوں میں سے مغربی ادب کے دلدادوں نے ایک انتہائی غلط روایت ڈالنے کی کوشش کی ہے جو نشی نظم کو غیر مقبول بنانے کی ایک سازش معلوم ہوتی ہے کہ اس کے اندر ان علمتوں کو استعمال کیا جانے لگا ہے جن کا ہماری روایات، ثقافت اور تمذبی روحان سے کوئی تعلق نہیں تھتا۔ پڑھنے والا ان علمتوں کے پس منظر سے بے خبر، بغیر کچھ سمجھے یوں ہی گذر جاتا ہے اور یہ اس کے لئے قابل قبول چیز نہیں رہتی، نشی نظم لکھنے والوں کو چاہئے کہ وہ علمائیں اپنے کلچر اور معاشرے سے اور عوام سے مانوس استعمال کریں۔ اسی صورت میں نشی نظم آگے بڑھ کر اس مقام پر پہنچ سکتی ہے جس کی وہ مستحق ہے۔

Digitized by srujanika@gmail.com

---

نثر ذات چھپانے کا فن ہے اور شعر کی کل کائنات شاعر کی اپنی ذات ہے۔  
یہی اس کا جمال بھی ہے اور کمال بھی۔ (خالدہ حسین)

## شم اور اس کالب والجہ

معروف فرانسی مصنف رمن نے کے نام اپنے خط میں شارل بودلیر لکھتا

ہے:-

”زرا خیال کیجئے کہ یہ مجموعہ کیسی جس بے بہاب کے لئے پیش کرتا ہے آپ کے لئے میرے لئے اور ہر پڑھنے والے کے لئے۔ ہم جہاں چاہیں اسے کاٹ سکتے ہیں۔ میں اپنے تخيّل کو، آپ مسودے کو اور پڑھنے والا اپنے مطالعے کو۔ اس ریڑھ کی ہڈی کے ایک ایک جوڑ کو اٹھائیے اور پر پیچ تصور کے دو نکڑے بغیر کسی مشکل کے جڑ جائیں گے۔ اسے بے شک نکڑوں میں قطع کر لجئے اور آپ دیکھیں گے کہ ہر ایک علیحدہ نکڑا جی سکتا ہے یہ امید رکھتے ہوئے کہ کچھ نوئے پھوٹے نکڑے اتنے جاندار ہوں گے کہ آپ کو محفوظ رکھ سکیں“  
آگے چل کر وہ منید لکھتا ہے۔

”ہم میں سے کون ایسا ہے جس نے اپنی امنگوں کے زمانے میں ایک شعری نثر کے مجرمے کا خواب نہ دیکھا ہو۔ ایک ایسی شعری نثر جو مویستیت سے لبرز ہو، بغیر وزن کے، بغیر تانے کے، لیکن اتنی پکھدار، اتنی منجھی ہوئی کہ روح کے تمنائی اتار چڑھاؤ، تصور کے موجذر اور

شور کی شورش کا ساتھ دے سکے"

(پیرس کا کرب / شارل بودلیز / لیتیق با بری)

شارل بودلیز جب اس نئی صنف ادب کے تخلیقی عمل سے گزر چکا تو اسے ایسا  
حادثہ قرار دیا جس پر ناز کیا جا سکتا ہے۔

"پیرس کا کرب" جس کا فرانسیسی سے براہ راست ترجمہ لیتیق با بری نے کیا ہے،  
میں بادلیز کی اڑتالیں نہیں موجود ہیں جن میں سے بعض اس قدر طویل ہو گئی ہیں  
کہ پانچ مطبوعہ صفحات پر محیط ہیں ان طویل نہیں میں "غیریوں کو پیش"۔ "معصوم  
وحشی"۔ "مشعل"۔ "رسی"۔ "فیاض جواء باز" اور "تر غسیں" قابل مطالعہ ہیں بادلیز  
کی بعض نہیں اس قدر مختصر ہیں کہ نصف صفحے پر سما گئی ہیں جیسے "پردی"۔ "بوڑھی"  
عورت"۔ "کتا اور عطر کی شیشی"۔ "بدست رہو"۔ "کھڑکیاں"۔ "آئینہ"۔ "بادل  
اور شوربا" اور اسی طرح کی دیگر نہیں۔

بادلیز کی اکثر نہیں مختصر افسانوں کا سائز لئے ہوئے ہیں۔ بعض نہیں کا آغاز  
یوں ہوتا ہے جیسے کوئی قصہ گو قصہ چھیننے لگا ہو۔

"میں سفر میں تھا وہ منظر جس کے درمیان میں تھا ایک عالی شان  
شرافت کا تھا"

(کیک / پیرس کا کرب)

"چھینیوں کی گما گمی میں ہر طرف لوگ اپنی نمائش کر رہے تھے۔  
پھیل رہے تھے اور جشن منا رہے تھے۔ یہ ایسے سو مند لمحات تھے جن  
پر مداری، بازیگر، جانوروں کا تماشا کرنے والے اور ریڑھیوں والے  
بڑی دیر تک تکیہ کرتے ہیں۔ ان دونوں یوں محسوس ہوتا ہے کہ لوگ  
درد، کام سب کچھ بھول جاتے ہیں....."

(بوڑھا مداری / پیرس کا کرب)

"ایک شان دار ملک ہے، افراط کا ملک، جیسا کہ لوگ کہتے ہیں اور  
جہاں ایک پرانی ہمچوں کے ساتھ جانا میرے خوابوں میں شامل ہے۔ یہ  
عجیب ملک ہمارے شمال کے دھنڈکوں میں ڈوبتا ہوا ہے جسے ہم مغرب

کامشراق اور یورپ کا چین کہہ سکتے ہیں....."

(دعوت سفر/پرس کا کرب)

"میں ایک معصوم کھیل کی مثال دینا چاہتا ہوں بہت ہی تھوڑی  
تفصیلات ایسی ہیں جو مجرمانہ نہ ہوں  
جب آپ صبح کو شاہرہ پر چهل قدمی کے لئے نکلیں تو اپنی جیبوں کو  
سے کھلونوں سے بھر لجھئے....."

(غیرب کا کھلونا / پرس کا کرب)

کئی نہیں خصوصاً" جو چھوٹی ہیں، بڑے و لکش انداز میں شروع ہوتی ہیں اور  
آخر تک قاری کو اپنی گرفت میں رکھتی ہیں۔ اگرچہ ان کا انداز بھی وہی بیانیہ ہے  
لیکن ایک تجسس خیال کی ڈور تھامے رکھتا ہے۔ اسی قسم کی ایک نہم "آئینہ" ہے جو  
غالباً" اس مجموعے کی مختصر ترین نہم ہے۔

"ایک گھبرا یا ہوا آدمی داخل ہوتا ہے اور آئینے میں دیکھتا ہے۔

آپ آئینے میں کیوں دیکھ رہے ہیں جبکہ آپ کو افسوس ہو رہا ہے۔

خوف زدہ آدمی جواب دیتا ہے۔"

(آئینہ/پرس کا کرب)

شارل بودلیسروہ شخص ہے جس نے اپنی ایسی ہی نہموں کے ذریعے فرانسیسی  
شاعری کو ایک نئی جست سے شناسا کیا۔ وکثر ہیو گو کرتا ہے۔

"بودلیس نے ہمارے جسم میں نئی کپکی پیدا کر دی ہے"

اور را بیویوں خراج پیش کرتا ہے۔

"بودلیس پلا عارف، شعراء کا بادشاہ اور حقیقی دیو آما"

لیکن بودلیس نہم کے موجود ہونے کا دعوے دار نہیں ہے۔ وہ کرتا ہے۔

"میں الونے سیلوس بو تران کی کتاب کا مطالعہ کر رہا تھا کہ ذہن میں نئی

ہیئت کی تلاش کی تحریک پیدا ہوئی"

انیسویں صدی کا ابھی آغاز ہی تھا کہ فرانس کے اندر نہم کی تحریک شروع ہو

گئی جسے پروان چڑھانے کے لئے مورس دیگریں، الفونس ریب، لو تریاموں، شارل

بودیز، رامبو اور مارے نے اپنی توانائیاں صرف کیں۔ لیکن میں سمجھتا ہوں کہ ہمارے ہاں نثر کی تحریک فرانس کے اندر اٹھنے والی اس تحریک کی کڑی نہیں ہے اور نہ ہی بیسویں صدی میں مغرب میں بربا ہونے والے تحریک کے زیر اثر یہاں نثیں لکھی جا رہی ہیں بلکہ اس کا وجود خود ہمارے ادبی اثاثے سے اٹھا ہے اس کی عکنیک جدا رنگ رکھتی ہے، اس کے موضوع جدا ہیں اور اس کا اپنا الجھ ہے۔ اگرچہ کہیں مغرب کی تقلید میں بھی نثیں لکھی جا رہی ہیں جن کا مزاج ہمارے ماحول سے سراسر مختلف ہے مگر اس جدید شعری بیت کو اپنانے والوں کی کثیر تعداد نے اپنی نگارشات میں نظریاتی اور زینتی جغرافیہ کی بوباس کو رچالا ہے۔ انیں ناگی نے اس سلسلے میں بجا کہا ہے کہ

”یہ کہنا درست نہیں کہ پاکستان میں نثری نظم یورپ سے در آمدہ ہے اگرچہ یورپی نثری نظم کے اثرات کو بالکل رد نہیں کیا جاسکتا کیوں کہ بیسویں صدی میں فن و ادب میں جو تحریکیں اور رجحانات یورپ اور امریکہ میں فروغ پائے انہوں نے کم و بیش ہر ترقی یافتہ زبان کو متاثر کیا ہے۔ اردو میں نثری نظم کا آغاز شاعری کی اندر ورنی ضرورت کے طور پر ہوا ہے کہ بہت سی ادبی و شعری بدعتیں جو ایک فروعی رسم اور ضابطے کی شکل میں اور اک اور اظہار میں حاصل ہوتی ہیں انہیں خیر باد کہنا ضروری تھا۔“

### (نثری نظمیں/انیں ناگی)

اردو میں نثر کے ابتدائی نقوش موجودہ صدی کی تیسرا دہائی میں ملتے ہیں۔ اول اول لاہور کے ایک رسالے ”نیرنگ خیال“ میں بعض افراد کی طبع زاد اور اخذ و ترجیس پر مشتمل تحریریں شائع ہوا کرتی تھیں لیکن کسی لکھنے والے نے انہیں نثری نظم یا نثر قرار نہیں دیا تھا لیکن نثر کا شعور بہر حال اس دور میں بھی موجود تھا (محمد یوسف حسن / چنگھریاں، محمد فخر الدین نوری / نثری نظم) تاثیر اور انیں مجتنی بھی اس نئی شعری بیت کے تقاضوں سے آگاہ تھے۔ م حسن لطیفی نے ایسے ہی فن پاروں پر مشتمل مجموعے کے سروق پر لکھا۔

”شعر منثور اور انشائے لطیف کے دو درجن سے زائد طبع زاد اور  
ترجمہ شدہ پارہ ہائے ادب“

(م حسن لطیفی / نگت رائیگاں)۔

مبارک احمد، قمر جیل، احمد بھیش اور انیس ناگی چاروں کا دعویٰ ہے کہ وہی  
اس نوزائیدہ صنف کے اصل سرپرست ہیں۔ انیس ناگی کو اس بات پر شدید رنج ہے  
کہ آج کل جو کچھ نشری نظم / نشم کے نام پر لکھا جا رہا ہے وہ بغیر سوچے سمجھے لکھا جا  
رہا ہے یہی وجہ ہے کہ وہ فنِ تخلیق کا رتبہ نہیں پاسکتیں وہ یہاں تک کتے ہیں۔

”جمان تک معاصر نشری نظموں کا تعلق ہے ان میں سے بیشتر ضيق  
النفس کا شکار ہیں جو تخلیق شعر کے عمل میں کسی قسم کی وسعت پیدا  
کرنے کی بجائے ان کی حماقتوں کی نفیاتی ہے بسی اور ہنر کی کمی کی  
نشاندہی کرتی ہیں بلکہ اکثر یوں محسوس ہوتا ہے کہ نشری نظموں کے  
بیشتر شاعر زبان کے ہاتھوں بے دست و پا ہیں وہ لفظ استعمال کرتے ہیں  
لیکن معانی خارج ہو جاتے ہیں۔ وہ مروجہ آہنگ سے آزادی کی  
خواہش میں بری نشر لکھنا شروع کر دیتے ہیں۔“

(نشری نظیمیں / انیس ناگی)

نظموں کا اتنا کڑا معیار مقرر کرنے والے انیس ناگی خود کیسی نشیں لکھ رہے  
ہیں، آئیے اس کا جائزہ لیں۔

”ہمارے سیاہ و سفید گھوڑوں کی ٹاپوں سے اڑتی ہوئی دھول، گھبراہٹ  
میں بھاگی ہوئی موڑوں کے سالمزروں سے نکلتی ہوئی نیلی لکیر اور  
ہمارے لاحاصل مشقت میں کانپتے ہوئے بدنوں کی نہ ختم ہونے والی  
تخلکن سانسوں میں سُکھل کر ایک بدعا کی طرح بلند ہوتی ہوئیں نیلے  
آسمان کے ازل کے نیچے ایک زرد آسمان کی چھتری کا پھول بن جاتی  
ہیں۔

اور ہم دونوں آسمان کے نیچے زخمی طیاروں کی طرح چیختے ہوئے ان  
شو روں کی چھتوں پر پرواز کرتے ہوئے جماں زر کی تلاش میں شھیائے

ہوئے ہجوم شداد کی جنت کی تلاش میں اپنے زوال سے بے خبر ہیں۔  
 نبی پناہ گاہیں ڈھونڈتے ہیں  
 لیکن زرد آسمان تمام ستون کو ہماری تمام حسوس سے اوچھل کر کے  
 ایک قدیم دیرانے کی طرح پھیل جاتا ہے۔

اور ہم اپنی خواہشوں کا نفرتوں کا اور ناپسندید گیوں کا بوجھ لئے فرار  
 کے سب راستوں کے دہانوں کو بوچھل پھروں سے بند دیکھ کر زمین کی  
 گولائی کے تصور کا اثبات کرتے ہوئے اپنے گھروں کو کسی امید کے بغیر  
 کسی چاہت کے بغیر لوٹ آتے ہیں۔

جہاں رات کی خنکی میں زرد آسمان یچے اترتا ہمارے درپیوں کے  
 شیشوں سے پٹ جاتا ہے اور ہم دشت سے بچنے کے لئے ریڈیو  
 ڈرانسٹر کی سوئی تیزی سے گھماتے ہوئے طرح طرح کی مخلوط آوازیں  
 سننے ہیں۔

نے اسم اعظم کی شناخت کی کوشش کرتے ہیں  
 لیکن زرد آسمان کی طرح وھند فضا میں گم تمام صداؤں کا راستہ روک  
 لیتی ہے اور ہم آہن کی طرح سرد ہو جاتے ہیں

(زرد آسمان (۱)/ انیس ناگی)

یہ وہ طویل نہم ہے جسے انیس ناگی کی نمائندہ نہم کہا جاتا ہے لیکن میں سمجھتا  
 ہوں اس پر بھی وہی اعتراض وارد آتا ہے جو خود انیس ناگی نے لا ترسوں کی نظم پر لگایا  
 تھا۔ انیس ناگی کے ہی لفظوں میں۔

”یہ نظم آتا دینے والی ہے اور بعض جگہوں پر بے کیف نہ بن جاتی  
 ہے“

(نشی نظمیں/ انیس ناگی)

ضورت سے زیادہ طویل سطیں محولہ بالا نہم کو بوچھل بنا دیتی ہیں اور یہی  
 بوچھل پن تأشیر اور مفہوم کی تسلیں میں رکاوٹ کا باعث بنتا ہے وحدت اور کلیت کو  
 نہموں کا بنیادی وصف کہا گیا ہے مگر انیس ناگی کے ہاں ادھر بھر پور توجہ نہیں دی گئی۔

ان کا بہاؤ رک سا گیا ہے۔ کہیں کہیں امیز کے ذریعے انیس ناگی نے ولچپ صورت حال پیدا کرنے کی کوشش کی ہے مگر ایسے مقالات یا تو بہت کم ہیں یا خود ان کے فلسفیانہ نظریات میں لپٹے ہوئے ہیں۔ انیس ناگی نے انسان کے عصری مصائب کو موضوع بنایا ہے۔ عمد حاضر میں انسان اس قدر بے بس ہے کہ اس کی خواہش دھواں بن کر اٹھتی ہیں تو زرد آسمان کی صورت ان کے سروں پر تن جاتی ہیں اب اگر انسان یہ چاہتا ہے کہ انسان کی صدا اس دھند سے بلند دوسرے آسمان کے دروازے پر دستک دے تو ایسا نہیں کر پایا کہ۔

”...زرد آسمان کی دھند نفاس میں گم تمام صداؤں کا رستہ روک لیتی ہے۔“

انسان جدوجہد کے باوجود تقدیر اور دوسرے عوامل کی جس بے چارگی کی دلدل میں دھنس رہا ہے اس پر انیس ناگی نے ”ایک نظم“ میں یوں تبصرہ کیا ہے۔

”رفتہ رفتہ سب آوازیں  
جو دل کے اندر ہیں اور باہر  
اک ایسے سکتے میں کھو جائیں گی  
جس کا مفہوم ابھی تک  
کسی اشاعت گھر کے حروف میں ڈھلانیں ہے“

(ایک نظم / انیس ناگی)

وہ اسے قدرت کی سازش قرار دتا ہے اور یوں یہ نتیجہ اخذ کرتا ہے کہ تو انائی کی بجائے تقدیر اٹھی حقیقت ہے۔

”ہم نے اپنے بدن کی تو انائی کو ایک اٹھی حقیقت سمجھا تھا اور ہمارے تمام ذاتے اس کی تحويل میں تھے  
ہمارے لئے زندگی میں کامرانی کی سب ممکنات اسی تو انائی کی محاج ہیں....“

”...آہ-- ہم زندگی سے زیادہ موت کے قریب تھے

ہمیں نہ زندگی کی خواہش تھی نہ موت کا خوف تھا یہی سوچ تھی کہ یہ  
کیوں کر ایسا ہوا تھا؟؟”

(سازش/انیس ناگی)

انیس ناگی کی بعض نثریں بھر پور تاثر چھوڑتی ہیں اور قاری کو آخر تک اپنی  
گرفت میں رکھتی ہیں۔

”....

اس کا بلاوا تھا

وہ نہ جانتے ہوئے بھی میرے وجود سے آشنا تھی  
میں اپنی رنگت کے تعصب کی پرواہ کرتے ہوئے  
تمام مصروفیات کو چھوڑ کر  
کسی ہوائی بندراگاہ پر رکے بغیر  
فضا میں اس کی پہلی ہوئی صوتی رمزوں کو اساطیری صدا سے علیحدہ  
کرتے ہوئے میں اس سنگانی ساحل پر ہوں جہاں وہ آج بھی غسل  
کرنے کی عبادت کر رہی ہے  
اور آج تک میں بھی ایک لمحے کی قید میں

سب زمانے، سب چہرے اور ساری سر زمینیں فراموش کر چکا ہوں”  
(اس کے لئے نہیں ہوں/انیس ناگی)

اس نثر میں ناثم چھوٹی سطروں اور خوبصورت علامتوں کے ذریعے خوبصورت  
امیج ابھارتا ہے اس میں ایسی شعری لغت بھی استعمال نہیں کی گئی جسے دلیق کہا جا  
سکے۔ حشووزواند کی بہتات نہیں، سطروں مسلسل بھی ہیں اور آزاد نظم کی طرح  
چھوٹے بڑے نکڑوں میں کئی اور بھی ہوئی بھی، یوں بہاؤ اور نہراوہ مل کر تاثیر اور  
مفہوم کی ترسیل میں اضافہ کرتے ہیں۔

عبدالرشید وہ ناثم ہے جس کا سب سے پہلے نثروں کا مجموعہ شائع ہوا اس کے  
ہاں علامتوں اور اشاروں کی ایک نئی جنت ملتی ہے اگرچہ زیادہ تر مقامات پر وہ اس  
جدت کے ہاتھوں مفہوم کا پچھی اڑا کر دور افق میں گم کر دیتا ہے اور کوئی بھر پور

اں نہیں ابھرنے دیتا لیکن کہیں کہیں اس نے تجربے کی چونکا دینے والی سطح کو اپنایا ہے۔ اس کی نہیں میں نامیاتی وحدت پوری طرح موجود ہوتی ہے لیکن ہر نہیں میں ایسی سطروں کی بھی بہتات ہوتی ہے جو مفہوم کو توڑنے پھوڑنے کا باعث بنتی ہیں اس کا اندازہ ان سطروں سے لگایا جا سکتا ہے۔

”..... انگلیوں میں رات بن رہی ہے.....

کھیتوں کے پشتوں پر کھر سنگار ہے.....

پاؤں سے گردش دیتے ہوئے چاک پر دودھ بھری چھاتیوں کے پیالے  
ہیں..... وغیرہ وغیرہ“

عبدالرشید نے نئے پن کے اسی شوق میں لفظوں کو بھی عجب انداز سے استعمال کیا ہے۔

”..... میری پلکیں آثار قدیمہ کے پتھروں سے لبرز  
مسلسل بے ہیئت اور ناشناہی کی مٹی میں  
کچھ بنانے کی لذت سے محمور ہیں.....“

(پیش لفظ/ عبدالرشید)

یہاں لفظ ”لبرز“ کا استعمال توجہ چاہتا ہے اسی طرح یہ سطر بھی اہل لغات کو غور کرنے پر مجبور کرتی ہے۔

”.....

اور دیواروں میں اپنی بیمار بھری پیشانی کی سطرس چن دیں...“

(مجید امجد کے لئے/ عبدالرشید)

انیں ناگی کی طرح عبدالرشید نے بھی طویل سطروں کو برتا ہے۔ طویل سطروں کی ڈور ہر بار الجھ گئی ہے جس نے فوری اثر انگلیزی کی قوت کو مجبور کیا ہے کہیں کہیں یہی الجھاؤ اور سطروں کی طوالت حسن بن کر بھی آئی ہے۔

”.....

کیا میں تھک چکا ہوں

اور اپنی پلکوں کے منظر سمیٹ کر اپنی خون کی وادی میں لفظوں کی گیلی

لکڑیوں سے کالے دھوئیں کی پرواز کے نیچے اک الاؤ سرد اور  
خنجرتے جذبوں کی ہڈیوں پر انخانا چاہتا ہوں  
کیا میں تھک چکا ہوں”

(حشیش پر ایک نظم/عبدالرشید)

عبدالرشید نے تشریکی سطروں کی طرح اپنی نثموں کو مسلسل بھی رکھا ہے اور  
آزاد نظم کی طرح کاسا اسلوب بھی اپنایا ہے۔ ثانی الذکر انداز میں لکھی گئی نٹمیں بڑی  
احتیاط سے کھی گئی ہیں۔

.....

ہاں ایک بندوق کی گولی سے  
دل کے ذرات اکڑ جاتے ہیں  
ہاں اک سگرٹ کے کش سے  
آنکھوں کی نسوان میں  
خون کے پنجھی تیرنے لگتے ہیں۔

(بچھا ہوا بادبان/عبدالرشید)

سطروں کی یہی مناسب تقسیم مفہوم کی اثر انگلیزی میں اضافہ کرتی ہے لیکن  
بعض مقامات پر ناثم نے اس جانب سے غفلت بر تی ہے اور سطرس طویل ہوتی چلی گئی  
ہیں اس کا اندازہ ذیل کی نٹم سے لگایا جا سکتا ہے۔

.....

کیا میری رفتار، مرے اختتام کی گنتی کے آخری سرے تک پنج گئی  
ہے اور میں مز کر اپنی مفتود آبادیوں، گھروں کی ڈھینتی دیواروں،  
کنویں کی منڈیر پر پانی کے بو جھل جسم کے بہاؤ کو بھر کر دیکھ لیتا  
ہوں....

(کیا میں تھک چکا ہوں/عبدالرشید)

بعض نٹموں میں دونوں نوعیتوں کے تجربات کے گئے ہیں اس ضمن میں ”اب  
کوئی سورج باد شمال کے سامنے“ کی مثال دی جا سکتی ہے جو ان کی کتاب ”بچھا ہوا

بادبان" میں موجود ہے۔ عنوانات کے انتخاب کے لئے عبدالرشید نے کوئی خاص انداز نہیں اپنایا۔ ثم کی کوئی سطر لے کر اسے ہی عنوان بنالیا ہے۔ کہیں کہیں تو مناسب سطر کے انتخاب کو بھی ضروری خیال نہیں کیا گیا اور پہلی سطر سے ہی کام چلا لیا گیا ہے۔ انہوں نے وکھ، انسان کی بے بسی، گزری یادوں اور دوستوں کو اپنی ثمتوں کا موضوع بنالیا ہے۔

مبارک احمد ثم میں ایک اہم مقام رکھتے ہیں اور اس نئی ہیئت کی وکالت میں اس قدر آگے بڑھ جاتے ہیں جہاں مروجہ شعری اصناف کی نفی ہونے لگتی ہے ان کا نقطہ نظر ہے۔

"..... لظم آزاد میں اوزان اور غزل میں بحر، قافیہ، رویف کی پابندی ہے لیکن نثری شاعری میں خارجی پابندیاں معلوم اور ممکن حد تک ختم کر دی گئی ہیں۔ سو نثری شاعری میں تجربہ ممکن حد تک بعینہ اظہار پاتا ہے جبکہ لظم آزاد میں کم اور غزل میں زیادہ مسخ ہوتا ہے۔ چنانچہ غیر مسخ شدہ تجربہ اور ممکن حد تک کچی شاعری اسی جدید تر فارم میں ممکن ہے ہے عرف عام میں پروز شاعری کما جاتا ہے"

(نثری لظم / محمد فخر الدین نوری)

مبارک احمد مزید کہتے ہیں۔

"آپ کسی بھی آئینہ یا لوچی، طرز فکر یا طرز احساس کا اظہار یا پروجیکشن چاہیں تو شاعری کے میدان میں نثری شاعری کی فارم اس کے لئے واحد موزوں وسیلہ ہے اس کے بغیر آپ حقیقی معنوں میں درست، سچا اور واضح اظہار کرنے کے اہل نہیں کہ دوسری کسی بھی صورت میں آپ کا پوٹک کا نیش احساس اور فکر کا تسلسل اور پیکر تصور مسخ اور تبدیل ہو جائے گا"

(نثری لظم / محمد فخر الدین نوری)

ثم کے اس پر جوش وکیل نے جو نہیں لکھی ہیں وہ سراسر انسان کے عام جذبات کی مظہر ہیں۔ سلیس زبان، عام فہم علامتیں اور بیانیہ انداز، بعض مقامات پر یوں

محسوس ہوتا ہے جیسے ہم شاعری کی بجائے بے رس نشر پڑھ رہے ہیں کیونکہ ان کے افکار کہیں بھی جذباتی سطح کو چھوٹے محسوس نہیں ہوتے۔ یہ کیفیت مبارک احمد کی تمام نہموں میں نہیں ہے۔ بعض نہیں خوبصورت تاثر چھوڑتی ہیں اور جمالیاتی حس کی تکین کا باعث بنتی ہیں اس ضمن میں ”ٹولی

”دونوں دل قدرت نے بنائے ہیں

ایک میرا اور ایک تیرا  
شاعری کی ایک سطر  
جو میرے دل کو پکھلاتی ہے  
جب تیرے دل سے نکراتی ہے  
تو ٹوٹ ٹوٹ جاتی ہے  
میں بیٹھا لفظوں کی کرجیاں چتا ہوں  
کرجیاں خون آلو دہیں  
انگلیاں زخم زخم“

(تحریریں لاہور اگست ۷۸)

محبت کے بارے میں مبارک احمد نے دلچسپ اور ثابت طرز فکر اپنایا ہے۔ وصل و فراق اس کے نزدیک اہم ہیں کہ وصل آسودگی اور سکون لاتا ہے اور ہجر ایک بھڑکتی آگ میں جسم کو جلا دیتا ہے۔ مبارک احمد کا نقطہ نظر ہے کہ یوں جسم کندن بن جاتا ہے۔ فراق کی ایک خاص نوعیت اس کے لئے قابل برداشت ہے کہ محبوب نگاہوں کے لمس سے او جھل نہ ہو۔ اس طرح وہ بھڑکتی آگ کے شعلوں میں جلنے سے لذت محسوس کرتا ہے۔

”تم نے جو آگ لگائی ہے  
تمہارے جانے کے بعد  
میرے آنسوؤں سے بچھی نہیں  
اور بھی بھڑکی ہے  
بھڑکتے شعلوں کی لپکتی زبانوں سے

میرے جسم کا سوتا کندن ہے  
بل اتنا کرو

کہ نظارے سے زیادہ دور نہ جاؤ  
اور نظارے کی نظرؤں میں رہو  
پھر جلنے میں بھی لذت ہے

(دost لاکی کے لئے لطم / مبارک احمد)

لیکن اگر ہجر کی کیفیت ایسی ہو کہ نگاہیں محبوب کی تلاش کو نکلیں اور ناکام پلٹنے  
لگیں تو محسوس ہونے لگتا ہے۔ جیسے سورج مر گیا ہے۔

”  
تم کیا بچھڑے ہو  
سورج مر گیا ہے  
دن کالے ہیں  
راتیں کالی  
چاند سیاہی روتا ہے“

(ایک نوحہ / مبارک احمد)

مبارک احمد کو معلوم ہے کہ فنا زندگی کا انجام ہے مگر وہ تقدیر کی ہونی شدñی کے  
آگے ہتھیار ڈال کر بیٹھ رہنے کو بزولی کرتا ہے۔  
”...پس غاروں سے شعلے نکلے

اندھیرے کے ماتھے پر روشنی کی تحریر ہے  
اور میں نے دیکھا دن پھرنے کو ہیں...“

(میں اپنی آنکھیں کھلی رکھتا ہوں / مبارک احمد)

مبارک احمد نے اس ہیئت کا دفاع بھی اپنی نہموں کے ذریعے کیا ہے۔ روایت  
پرستوں پر بھر پور طنز کرتے ہوئے کہتے ہیں۔

”...کہ تم تخلیق سے عاری بانجھ زمین ہو  
لیکن میں بانجھ زمینوں پر ٹیوب ویل لگاتا ہوں

بُجھر خطوں کو گل و گلزار بناتا ہوں  
تمیں اپنے نصالی علم پر ناز ہے  
تم ارفع انسانی تدروں سے تھی ہو۔“

(روایت سے / مبارک احمد)

خوبصورت نشیں لکھنے والوں میں صلاح الدین محمود کا نام یوں اہم ہے کہ ان کے ہاں خوبصورت علامتیں استعمال ہوتی ہیں اور سطروں کی تقسیم ایک خاص انداز میں آگے بڑھتی ہے۔ انہوں نے ایسے لفظوں سے گریز کیا ہے جن سے قاری کی سماعت مانوس نہیں ہوتی۔ مفہوم اور صوتی تاثر کے منفرد بہاؤ کو ساتھ ساتھ لے کر چلتے ہیں۔ ”زو جیں میں بتتے آئینے“ میں ان عجوبہ بارشوں کا تذکرہ ملتا ہے جو یوں تو برس چکی ہیں لیکن نائم ابھی تک ان کی بوند بوند اپنے باطن اور لوکی اوٹ میں موجود پاتا ہے۔ تاہم اسے یقین ہے کہ وہ روز ضرور آئے گا جب اس کے لوکی اوٹ میں تمام بارشوں کی بوند بوند آئینے بن جائے گی۔

”.... عجوبہ بارشیں برس گئیں

آج احساس ہوتا ہے کہ وہ تمام کی تمام مجھ پر قائم ہیں  
کہ ان کا چپہ چپہ بوند بوند مجھ میں اور میرے لوکی اوٹ میں موجود

ہے

کسی ہزار ستارے کے طلوع ہونے کے انتظار میں  
ہر رات میرے لوگوں میں یہ بارشیں برستی ہیں اور ہتم جاتی ہیں  
برستی ہیں اور ستارے کا نمونہ پا کر ہتم جاتی ہیں  
میں اپنے لوگوں کے امکان میں

ایک اجلے اجلائے، دھلے دھلائے ستارے کا طالب

اس برس کا وہ لمحہ اپنے میں قائم رکھتا ہوں

مگر بارشیں برستی ہیں اور ہتم جاتی ہیں

عجوبہ بارشیں جو برس گئیں

اور اب وہ تمام کی تمام مجھ میں مجتمع ہیں

مگر ایک شب جب یہ بارشیں تھم جائیں گی اور زوجین کا اجماع ہو گا  
 تو پھر میرا ہم زاد ستارہ آئے گا  
 اور میرے لہو کی اوٹ میں قائم ان بارشوں کا چپے چپے بوند بوند آئینہ  
 آئینہ بن کر کھل جائے گا  
 قدم پرے کا سمندر کھل جائے گا  
 اور میرا لہو زوجین میں بستے ان آئینوں کا عکس ہو گا  
 میدان میں ستوں کا اول رقص ہو گا  
 شجر شجر بندہ ساکت نقش ہو گا  
 دریا تو ازل کے اول بندے ہیں اور سدا بستے آئے ہیں  
 مگر کتنی بارشیں ہیں کہ مجھ پر برس گئیں  
 ہم زاد ستارے کے انتظار میں ”

(زوجین میں بستے آئینے/صلاح الدین محمود)

کراچی میں نشم کے دو اہم مبلغ قمر جمیل اور احمد ہمیش ہیں احمد ہمیش کا کہنا ہے  
 ”نشی لظم کا مکان اس نے بنایا تھا اور قمر جمیل نے اس پر قبضہ جمایا ہے جبکہ قمر  
 جمیل نے احمد ہمیش کے اس بیان کو مضحكہ خیز قرار دیا ہے۔ قمر جمیل نشم کی بیت  
 کو موجودہ عمد کی نمائندہ فارم قرار دیتے ہیں ان کا کہنا ہے۔

”پروز پوئم کی تخلیق کا سبب شعری تجربہ ہے جس کا اظہار پروز پوئم کے  
 علاوہ کسی فارم میں نہ ہو سکتا ہو۔ پروز پوئم اس عمد کے بالغ انسان  
 کے اندر جو معصومیت ہے جو بچپن ہے اس کا ایک اشارہ ہے۔ پروز  
 پوئم میلان فکر، اشائیں یعنی اسلوب اور فارم کے نقطہ نظر سے اس  
 عمد کا نمائندہ فارم ہے۔ پروز پوئم شعری جو ہر اور شعری بیت کی  
 مطابقت سے پیدا ہوتی ہے“

(نشی لظم / محمد فخر الدین نوری)

قمر جمیل نے خود جو نشمیں کی ہیں وہ عام قاری کی فہم سے بالا ہیں۔ ایک  
 طسماتی سماحول پیدا ہوتا ہے انسانی بستیوں کی بجائے جنگل کا عجب سماحول۔

”سورج سے آگے اک جنگل ہے  
میں اس جنگل کا دیا ہوں  
چاند سے آگے میرا گھر ہے  
میں اس گھر کا دیا ہوں....

(سورج سے آگے ایک جنگل ہے/قرجمیل)

قرجمیل کی نشوون میں سورج، جنگل لڑکی، جنگلی پھول، سمندر، ریت، جھینگرے، درخت، ویرانے، رات، گھوڑے، لومڑیاں، تاریک غار، پتھر، پہاڑ اور اس قسم کی علاشیں پلٹ پلٹ کر آتی ہیں اور یوں ثم دیومالائی عناصر کی آمیزش سے عجیب و غریب امیز کا پیکر تراشتی ہے۔

”چیتو بہادر ہے لیکن جھونٹا  
وہ کہتا ہے اوگون بچ ہے  
یہ بھی بچ ہے کہ مرنے سے روٹیں مر جاتی ہیں  
یا آسمانوں میں اڑ جاتی ہیں  
مرغ نیم کے درخت پر  
اس کا انتظار کرتے ہیں  
اور اسے دیکھ کر  
مرغ کی آدمی خوبصورت  
آدمی بھونڈی آواز گم ہو جاتی ہے  
چیتو کہتا ہے اس کی پیدائش کے دن  
کالے مرغ درختوں کی شنیندوں پر  
اجلی بانگیں دیتے ہیں۔“

(چیتو اور سورج/قرجمیل)

قرجمیل کی نشوون کے اندر اگرچہ سطور ایک حسن کے ساتھ ترتیب پاتی ہیں لیکن یہ تمام خوبصورت سطروں باہم مل کر نظم کی بنیادی شرط آرگانک یونیٹی کو پورا نہیں کرتیں۔ یوں مفہوم کے اندر تسلیل مفقود ہو جاتا ہے۔ ان دیکھے ماخول کی تصویر

کشی سے ابلاغ کا مسئلہ بھی پیدا ہوتا ہے۔ اس کا اندازہ اس نئی سے لگایا جاسکتا ہے۔  
”کاش ہم ان جھینگروں کی آواز سے

ایک باربان بنائتے

ہماری آواز

نہ سن

اے بے وقوف چاند

وکیہ اس ریت پر ایک لڑکی

ہمارے جسموں پر پہنچنے بن رہی ہے

چاند اپنی خوابگاہ سے دور

اب بھی اس کے جسم میں ڈوب رہا ہے

درختوں سے گزرتے ہوئے لئے

بن باری لے رہے ہیں

اس کی سچائیاں اس کے ساتھ چلتی ہیں

وقت ایک بوڑھے گیندر کی طرح اوٹ گھتا ہے

ایک برصغیر سے جھانک کر کھتا ہے

اے جپی لڑکی

تو ہونے اور نہ ہونے سے آزاد ہے“

(لڑکیاں اور سمندر/قر جیل)

قر جیل کے نزدیک الیہ یہ ہے کہ متدن شر غیر مذہب لوگوں سے بھر گئے ہیں وہ جنگلی لوگوں کو معصوم سمجھتا ہے اور چاہتا ہے کہ وہ جنگل کی طرف پلٹ جائیں کہ جنگل کا سورج ان جنگلی لڑکیوں کے ملبسوں سے طلوع ہونا چاہتا ہے۔ جنگلی لوگوں کو اس کا یہ مشورہ بھی یہی پس منظر رکھتا ہے۔

”اے جنگلی لڑکیوں

بستر کے شکاریوں سے

ہوشیار رہنا

تمہاری جوتیاں خدا کرے  
غور کی مٹی سے ہیشہ بھری رہیں

.....

(اگر تم چناروں سے کوئے / قرجیل)

قرجیل نے موجودہ سیاسی صورت حال کو بھی موضوع بحث بنایا ہے۔ وہ ایشیاء کے باشندوں کو اندر گئے غار میں مقید دیکھ رہا ہے۔ ایسا غار کہ جس کے دہانے پر سیاہ رات جیسا کالا پتھر ہے۔ اس کے نزدیک اس کی وجہ یہ ہے کہ۔

”..... ایشیائی کی اس ویران پہاڑی پر

سرخ لومڑیاں گھوم رہی ہیں

یہ پہاڑی

کبھی گھوڑیوں کی ٹاپوں سے آباد تھی

اب یہاں سورج

ماضی کا ایک مسخرا بن گیا ہے

اور موت ایک خانہ بدوسٹ لڑکی کی طرح گھوم رہی ہے۔“

(پہاڑی کی آخری شام / قرجیل)

قرجیل اس کا سبب ہمارا وہ گناہ قرار دیتے ہیں جو ہم نے گھوڑوں کی ٹاپوں سے ایشیاء کی اس پہاڑی کو خالی کر کے کیا ہے اور یہ ایسا گناہ ہے جو پہاڑوں سے زیادہ سخت ہے۔

احمد ہمیش نے اپنے مضمون ”ترشی شاعری کا ماذ“ میں اس صنف کی بنیاد چاروں ویدوں کو قرار دیا ہے جن کا زمانہ چار ہزار پانچ سو قبل مسح بتایا جاتا ہے۔ وہ کہتے ہیں:-

”ہندی والے امیر خرو کو اپنا پہلا شاعر تسلیم کرتے ہیں ایسے میں دیکھنا یہ ہے کہ امیر خرو کے فارسی اور ہندوی رنگ کی اصل بنیاد کیا تھی۔“

اپنی بات کو آگے بڑھاتے ہوئے وہ مزید کہتے ہیں

”اردو شاعری کی تاریخ کا سب سے بڑا جرم یہ ہے کہ کبیر داس، رحمن، جائسی رسمکھان، سور داس، تلسی داس اور میرا بائی کو اردو شاعری کی تاریخ میں شامل نہیں کیا گیا۔ اس سے ایک بڑا نقصان یہ ہوا کہ عام فہم سنسکرت اور پراکرتوں کی شعری و ادبی اصناف تمذبی وجود کی معنویت سے محروم رہ گئیں یا درمیان میں ہی عدم تسلسل کا شکار ہوئیں“

اپنی بات کو مزید آگے یوں بڑھاتے ہیں کہ بنگلہ زبان نے سنسکرت کے اثرات قبول کئے اور—

”کلکتہ میں مہاکالی کے مندر کے آس پاس نائک منڈلیاں لمبے عرصے تک پڑاؤ ڈالے نائک کھلاتی رہتی ہیں۔ ان نائکوں میں ادا کئے جانے والے مکالموں میں نشی شاعری کا آہنگ پایا جاتا تھا۔ سو، جب فرانسیسی شاعر چارلس بودلیسٹ فرانس سے بنگال آیا تو وہ بنگلا ناری کی رنگت یا آنبوی سندرتا، بنگلا شاعری اور نائک بلکہ بنگلا سُنگیت و نریت سے اتنا متاثر ہوا کہ بہت عرصہ تک مہاکالی کے مندر کے آس پاس پڑا رہا۔“  
”پیرس واپسی کے بعد اپنی زندگی کے آخری ایام میں چارلس بودلیسٹ نے ”بدی کے پھول“ میں شامل نہیں لکھیں اس طرح نشی شاعری کے آغاز کا کریٹ سنسکرت اور بنگلا زبان کو جاتا ہے۔“

اردو میں خود کو نہ کیا بانی قرار دیتے ہوئے احمد ہمیش کا دعویٰ ہے کہ انہوں نے ہندی نشی شاعری کے زیر اثر ہی نہیں کا آغاز ۱۹۲۰ء میں کیا اور پھر اس کے موضوع اور سخنیک میں توسعہ کرتے چلے گئے۔ احمد ہمیش نے متنوع موضوعات پر نہیں لکھی ہیں ان کی نہیں میں ایک قدرتی بہاؤ ہوتا ہے جو قاری پر اپنی گرفت مضبوط رکھتا ہے احمد ہمیش کو معلوم ہے کہ انسانی زندگی کا انجام فتا کی گھاٹی ہے۔

”سنو

اس جغنا نے میں میری روح کی آب و ہوا نہیں ملتی  
اس آبادی میں میرے نام کی کوئی کھڑکی نہیں کھلتی

یہ تو صرف میرے جنم کی مٹی ہے  
جو میری قبر تک جائے گی۔"

(اوکل ٹرین سے / احمد ہمیش)

ان کے نزدیک جب اس مٹھی بھر مٹی کو بکھر ہی جانا ہے تو فن کار کا منصب یہ  
نہیں ہے کہ وہ آنکھیں بند کر کے اپنے بکھرنے کا انتظار کرے اسے تو دوسروں کی  
زندگی کے لئے آتا ہوتا ہے اور دوسروں کی زندگی کے لئے ہی جانا ہوتا ہے۔

"سنو"

اس جغرا فے کی مردہ مٹی  
جو ایک روشن چشم اگانہ نہیں سکتی  
مردہ پیڑ جو اپنی دھول میں الی ہوئی پتیوں پر ایک آنسو بھی نہیں بھاکتے  
میں ان کے درمیان رہ کر سانس لینے کا آخری جرم کروں گا  
میرا جرم اسم اعظم ہے  
تاکہ لوگ جو نہیں جانتے  
وہ بھی جان لیں  
کہ شاعر جب آتا ہے  
تو دوسروں کی زندگی کے لئے آتا ہے  
اور جب جاتا ہے  
تو دوسروں کی زندگی کے لئے جاتا ہے۔

(اوکل ٹرین سے / احمد ہمیش)

"پہچان" جاذب قریشی کا شعری مجموعہ ہے۔ اس میں غزلوں اور نظموں کے  
علاوہ چھتیس نثریں بھی شامل ہیں۔ ان ہی نثریں کے حوالے سے اخلاق اختر حیدری کہتے  
ہیں۔

"جاذب نے نثری نظموں کا جو تجربہ کیا ہے وہ شعری آہنگ سے اتنا  
مربوط ہے کہ اس کی نثری نظمیں اس عصر کی دوسری نظموں سے  
بالکل الگ نظر آتی ہیں وہ جذبہ کی اوپری سطح یا بنے بنائے کلائیں

سانچوں کا شاعر نہیں وہ اظہار کے تازہ پیرائے تراشتا ہے وہ پاتال تک  
اترتا ہے۔

(پچان/جاذب قریش)

قرجمیل نے جاذب کی انہی نشوون کے بارے میں خیال ظاہر کیا ہے۔

”یہ ہمارے شر کا ایسا ستارہ ہے جس کا سفر زندگی کی نئی جتوں کی  
طرف ہے یعنی نئے آسمانوں کی طرف اور یہ جہت اس کا پہلا آسمان  
ہے

(پچان/جاذب قریش)

جاذب قریش کی نئیں واقعی مطالعے کے قابل ہیں۔ نئے پن سے لبرز، مختصر مگر  
پراڑ، اس نے متنوع موضوعات پر طبع آزمائی کی ہے۔ انسان کی بے بسی، اپنی اصل  
سے کٹنے کا انجام، خوف، نا آسودہ خواہش اور اسی قبل کے دیگر موضوعات ہر بار نئے  
پیکر میں ڈھل کر ظاہر ہو رہے ہیں۔ جاذب نے اپنے بدن سے خارج کے سیارے کو  
بہت اہمیت دی ہے وہ سمجھتا ہے کہ یوں اندر کے انسان کو حوصلہ ملتا ہے۔

”تم سے مل کر

میں اپنے اندر اعتبار کا موسم دیکھ رہا ہوں

کہ جگنو کے آس پاس

کوئی ستارہ اتر آیا ہے

تمہارے بدن کی روشنیوں میں

میری برف جیسی پوروں نے

خوبیوں کی آواز کو زندہ کر دیا ہے

اور دور تک

نیند کا لس روشن ہے۔“

(پچان / جاذب قریش)

آگے بڑھتے رہنے کی خواہش جاذب کے ہاں موجود ہے مگر وہ مصلحت کی ڈور  
ہاتھ میں رکھنے کا مشورہ بھی دیتا ہے منزل کی سمت مسلسل بڑھنے کا حوصلہ اس کے

اندر نھائیں مار رہا ہے۔

”مجھے تو الہر سو ہنی جیسی سپردگی اچھی لگتی ہے

جو منی کے کچے گھڑے کو

پتوار بنانا کر

قاتل ہروں میں اتر گئی تھی“

(کچی خواہش / جاذب قریشی)

مگر جہاں مصلحت تقاضہ کرے وہ پسپائی کو بھی ترجیح دلتا ہے کہ یوں جب وہ ستانے کے بعد اپنی قوتوں کو مجتمع کر کے آگے بڑھے گا تو راہ میں سراہنگی چٹانیں اس کے قدموں تلے ہوں گی۔

”میں دکھوں سے گریز کو بزدیل نہیں سمجھتا

کہ تھکے ہوئے جسم و جان کے لئے

ساتھاں بھی ضروری ہے

تاکہ آدمی تازہ نفس ہو کر

دوبارہ----

اس دھوپ کی دیوار سے

نکرانے کا حوصلہ پا سکے

جو دریا کے راستے میں

کسی چٹان کی طرح اسٹادہ ہے“

(تعاقب / جاذب قریشی)

لفظ بڑے مقدس ہوتے ہیں اور باوضو افکار کو اپنے اندر سمو کر ابلاغ کی صورت ڈھلتے ہیں۔ ایسے لفظ جن میں جذبوں کی صداقت اتاری جائے زندہ ہوتے ہیں۔ کشیں تو لو دیتے ہیں، جلیں تو روشنی گروہ لوگ جن کے ہاتھوں کی لکیریں گھری نہیں ہوتیں وہ ان لفظوں کو چھوٹا چاہیں تو یہ ”ٹھی ناٹ“ کی طرح اپنے بدن میں سمٹ جاتے ہیں۔

”لفظ تو وہی ہوتے ہیں

جو---

کئیں تو لہو دے اٹھیں  
جلیں تو روشنی بن جائیں  
پھر یہ کیسے لفظ ہیں  
کہ جنمیں لکھنے والے خود  
اپنا کہتے ہوئے شرمende ہیں

شاید---

لفظوں کے بند درستے  
ان پر کھلتے ہیں  
جو انسانوں کو پڑھنے کا ہنر جانتے ہوں  
یہ انگریزے بولتے ضرور ہیں  
لیکن ان ہاتھوں میں  
جن کی لکیریں گمری ہوا کرتی ہیں”

### (الکیرس/ جاذب قریشی)

جادب قریشی نے نہ تو نہوں کو علامتوں کا گورکھ دھندا بنانے کی کوشش کی ہے۔ نہ هندی، فارسی، انگریزی اور دوسری زبانوں کے غیر معروف لفظوں کے ذریعے انہیں کو بوجھل بنا�ا ہے مفہوم ایک میثھی ندی کی صورت قاری کی پیاس بجھاتا ہے اور سماعت کو مسحور کرتا ہے۔ سط्रیں چھوٹی، نہیں مختصر، اور لفظ مانوس، یہ جاذب کی نہوں کی پہچان ہے۔

اب کچھ تذکرہ یوسف کامران کا ہو جائے۔  
”صح سے شام تک مقفل دروازوں پر دستک دیتے  
میری ہتھیلیاں سرخ ہوئیں  
تو رات گئے اندر سے جواب ملا  
کون----?  
میں گونگا برا بنا کچھ نہ بول پایا

کہ مجھے اپنا نام بھول چکا تھا"

(مقلل دروازوں پر دستک/یوسف کامران)

یوسف کامران نے داخلی آشوب، سیاسی پس منظر، سماجی مسائل، زیست کے جر، جس وغیرہ جیسے مسائل کو اپنی نشوون کا موضوع بنایا ہے۔ اسے ان ادبی بونوں سے شدید نفرت ہے جو جھوٹے لفظوں کے سارے اپنے قد کو بڑھانے کی کوشش میں مصروف ہیں اور بس اپنے نام کے بے روح بدن کو آب حیات پلانے کے لئے ہمہ وقت مکراور جھوٹ کا خول چڑھائے رکھتے ہیں۔ یوسف کامران کا انہیں مشورہ ہے۔

".... تم نے میرا جی کا جسم پہنا ہے

تو بال کٹا کر بے وزن نہ بنو  
خود کو

ایک معتمہ نہ جانو

تم اپنے سائے سے باہر

زندہ رہنے کی خواہش میں

اپنی جنس کا سانپ پاؤں تلے دبائے  
در اصل موت کے خوف میں بتا ہو

اور ایک عمر سے

ادب کے بھاری بھر کم شیلفوں کو

اپنے ناتوان بازوں میں تحفے

کبڑے ہو رہے ہو"

(شر کا مادھو/یوسف کامران)

ایسے لوگوں سے چونکہ ناثم بد نظر ہے اس لئے ان کے قرب اور تعلق سے بھی وہ بچتا چاہتا ہے۔ مگر زیست کا جر جب اس کے خوابوں کے ستارے توڑ کر گرانے لگتا ہے تو اسے اس بات کا خوف بھی تانے لگتا ہے کہ یہی بونے اب اپنے قد کو بڑھانے کے لئے اس کی قبر پر آجائیں گے۔ چنانچہ وہ التجاکرتا ہے:-

.....

اب میری خود کشی تمہیں موقع دے گی  
 کہ تم مجھ سے اپنے تعلق کی باتیں دھراو  
 اور مجھ سے اپنی واگنٹیوں کے ذکر میں بڑائی ڈھونڈو  
 مگر خدا را  
 میری قبر کو  
 اپنے بے معز مقابلوں کے ڈھیر سے بو جھل نہ کرنا۔“

(زمینوں پر قیام کے دن/ یوسف کامران)

نام نہاد حقوق نسوں کی نظرے لگاتی خواتین کو بھی یوسف کامران نے اپنی نشم کا  
 موضوع بنایا ہے، ان کا کہنا ہے:-

”میرے قریب سے گزری  
 تو میری آنکھیں اس کی کملانی دار کرتے کی جھلکی سے  
 ششدہ رہ گئیں  
 میں نے اس کے وجود کی بلندیوں سے پستیوں میں لڑھکتے  
 اس کے ہر عضو کو اعشاری نظام کے پیانوں سے مپا۔

.....

مگر وہ بد بخت ہیرے کی اُنی سے بھی تیز دھار زبان لئے  
 حقوق نسوں کی علمبرداری میں دھواں دار تقریر کرتی  
 اپنی مسکراہٹوں سے میرے کانوں میں گد گدی کرتی  
 تھرڈ گنیز میں چلتی رہی  
 وہ بے تہاسی کی اگنانی میں کھڑی رہتی  
 تو میں اس کے ہر عضو میں  
 مصورانہ خطاطی کے سات رنگ بھر دتا۔“

(اکیلے سفر کا اکیلا مسافر/ یوسف کامران)

کہیں کہیں یوسف کامران نے گرے فلسفیانہ مضمایں کو بھی علامت کے بیسم

پر دوں میں رکھ کر تخلیقی سطح پر پیش کیا ہے اور اس میں انیں خاصی حد تک کامیابی بھی حاصل ہوئی ہے۔

رئیس فروع کی نئیں ابہام کی گئی ہیں۔ اپنے اندر اتنا الجھاؤ رکھتی ہیں کہ کہیں سے بھی مفہوم کا سراہاتھ نہیں آتا۔ اگر کوئی سطر خود کو ظاہر کرتی بھی ہے تو آگے چل کر خود کو توڑتے ہوئے باقی نہ سے جدا کرنی ہے۔ یوں محسوس ہوتا ہے شش جمادات سے مختلف خیالات یورش کر رہے ہیں اور شاعرنے ان کے بیچ کوئی ربط قائم کئے بغیر نہ کے پیکر میں ڈھال دیا ہے۔ اس قسم کی نئیں اس کی فوائدگی کے فوراً بعد شائع ہونے والے شعری مجموعے ”رات بہت ہوا چلی“ میں موجود ہیں۔

”مجھے اس جزیرہ کی تلاش ہے“

جو سیاروں کو بھلی پالائی کرتا ہے

اور جس کے کرنٹ سے میرے سیل روشن ہوتے ہیں

میں نے ایک آدمی کے ماتھے پر

غور سجادگی کے گلاب دیکھے

وہاں چھوٹی اینٹوں کی دیوار پر اسم سیادت چلتا ہے

.....

پھر ہوانے نہیں کی چادریں گردنوں پر پھینکیں

ماں میں نیند سے لٹنے لگیں

باپ آنگن کو پرواز سے روکتے رہے

اور زمین کے بیچے مایا کی دیگیں سرکتی رہیں

بکریوں نے شور چلایا

پہلوٹھی والا دو

پہلوٹھی والا دو

وہ دیکھو اسٹخ کے بیڑھیوں پر

ناخن کے بعد ناخن

ہزار پا یہ سفر میں ہے

سفر۔ سفر۔ سفر

گھوٹے ہوئے پئے

ٹوٹے ہوئے بریک

ایک انج میں ہزار انج غبار

اور اسکول یونی فارم

ہم ستر بدلنے سے پسلے ہی

ڈشجر زون میں داخل کیوں ہو جاتے ہیں

بوڑھاڑ رائیور سوچتا ہے

رانوں کے کراس پر چرے کی ہڈی کس خطرے کا نشان ہے

(اسفنج کی اندر ہمی سیڑھیوں پر / رئیس فروغ)

اس طویل نشم میں مفہوم مختلف حصوں میں کٹ گیا ہے۔ یوں محسوس ہوتا ہے

ہر تکڑا ایک الگ فسانہ چھیڑ رہا ہے۔ ہر سطر کے اندر ابہام کا وہندہ لکا ہے۔ رئیس

فروغ کی اکثر نشیں اسی قسم کی ہیں مگر چند نشیں جو مختصر ہیں وہ خوبصورت اور اڑا انگیز

بھی ہیں۔

”وہ اس روز

بہت رویا اور بہت ہنسا

جب پہلی بار اسے معلوم ہوا

اس کے باپ کے سارے دوست

بدمعاش ہیں“

(انکل / رئیس فروغ)

اسی طرح:-

”منے!

کس سے شادی کرو گے؟

آپ سے

۴۰۱

شیر کہیں کے۔

اب سلسلی باجی قبرستان کا حصہ ہیں

(شاراتی/رئیس فروع)

رئیس فروع نے عدد حاضر کے انسان کی باطنی اور ظاہری کیفیتوں اور رویوں میں جو تضاد محسوس کیا ہے اسے اپنی نہیں کا موضوع بنایا ہے۔ بعض دفعہ یوں بھی ہوا ہے کہ ایک عام سی خبر بہت گمرے مفہوم کو منکشف کرتی نہیں میں ڈھل گئی ہے۔ اسے وہ طبقہ بہت کھلکھلتا ہے جو کمزوروں پر ستم توڑتا ہے مگر وہ اس سے بھی آگاہ ہے کہ ظالموں کے ہاتھ بہت لبے ہیں۔

”اس کی میز کے نیچے کالے جنگل ہیں

وہ اپنے مہمان کو کافی پلاٹا تا ہے

اور کافی پلا کر ان پر درندے چھوڑ رہتا ہے

اس کی کار کائینک پڑوں سے بھرا رہتا ہے

اور پیٹ وٹامن سے

اس کے لئے کئی قبریں بنائی گئیں

مگر اس نے گورکنوں کو رشوت دے کر

دوسرے مردوں کو اپنی قبریں سلا دیا“

(اوپری قبر کا مردہ/رئیس فروع)

جاوید شاہیں کی نہیں اس لحاظ سے منفرد ہیں کہ اس نے سادہ سطروں میں بہت نازک اور اہم موضوعات کو چھیندا ہے۔ علامات اگرچہ یہن الاقوامی استعمال کی ہیں (جیسے زمین، خواب، موسم، درخت، صبح، اندھیرا، پھر، ہوا، وقت، هجرت، موت، چالی، پانی، پرندے، جڑیں وغیرہ) مگر یہی علامتیں مکمل نہیں کے قالب میں مبہم ہو کر ایک دلچسپ کہانی بنتی ہیں۔

”گم ہو جانے والا موسم

میں نے چوری نہیں کیا

مجھ پر الزام عبث ہے

میری خانہ تلاشی بے سود ہے  
 مجھ پر شک اس لئے ہے  
 کہ یروزگاری کے قدموں کے نشان  
 میرے گھر تک جاتے ہیں  
 پرندے جانتے ہیں  
 چور کون ہے  
 لیکن گواہی دینے والے ڈرتے ہیں  
 گم ہو جانے والے لباس کی دھیان  
 درختوں پر کیسے پہنچیں  
 شاخوں میں اشارہ کرنے کی جرات نہیں  
 ہوا کے ہاتھ کٹ چکے ہیں تو کیا  
 اس نے میری فریاد  
 اپنی ننگی چھاتیوں پر لکھ لی ہے  
 چار سو کی چپ نے میری شکائیں  
 اپنی چادر میں لپیٹ لی ہیں  
 خود روپھول کوئی نہیں اگاتا  
 چشمے کوئی نہیں نکالتا  
 خود ہی ابل پڑتے ہیں  
 فطرت میری بے گناہی سے غافل نہیں  
 گم ہو جانے والا موسم اتنا بے رحم نہیں  
 کہ میں اسے شہادت کے لئے بلاوں  
 اور وہ مجھے  
 جھوٹے اتزام سے بچانے کے لئے نہ آئے

(گم ہو جانے والا موسم / جاوید شاہیں)

موسم کا گم ہو جانا، چوری کے اتزام میں خانہ تلاشی، پرندوں کی گواہی، لباس کی

دھیان، ہوا کے کئے ہاتھ اور نگلی پیشانیاں، چپ کی چادر، خود روپھول، چشمے، اپنی بے گناہی پر گم ہو جانے والے کی گواہی کی امید اس نہم میں استعمال ہونے والی یہ ساری علامتیں مفہوم کی نئی لغت لے کر آ رہی ہیں۔

جاوید شاہیں نے عنوانات پر بھی خاصی توجہ دی ہے ہر عنوان مکمل ہوتا ہے اور مفہوم آئینہ درختوں پر زوال کی گھڑی، لوگو اپنا اپنا پھر اٹھاؤ، عدالت کو کیسے سمجھاؤ، وقت مجھ سے بد ظن ہو چکا، پانی درخت اور پرندے، برف کا جبر وغیرہ نہموں کے متن کے حوالے سے خوبصورت عنوانات ہیں کہیں کہیں جاوید شاہیں نے سطروں کو بہت زیادہ لکھوں میں بانٹ دیا ہے جو پڑھنے والے کو کھلکھلتا ہے۔

”میں ایک کتاب لکھ رہا ہوں

اس کے بعد کوئی کتاب نہیں لکھی جائے گی

اس میں ہر وہ بات ہوگی

جو دنیا کا ہر شخص

کہنا یا سننا چاہتا ہے

یہ نہایت سادہ کتاب

دنیا کی ہر زبان میں ہوگی

اسے کون پڑھے گا“

(صحیح سے ملاقات/جاوید شاہیں)

ڈاکٹر ریاض مجید کا نام میرے لئے یوں اہم ہے کہ میں نے انہی کی تحریک پر اس نئی ادبی صنف کا نام ”نہم“ اختیار کئے جانے کو مناسب جانا۔ ریاض مجید نام کے جھگڑے کا خاتمه چاہتے تھے لہذا نظر اور نظم کے مشترکہ حروف سے ایک نیا لفظ ”نہم“ تجویز کر دیا۔ بنیادی طور پر ریاض مجید نہم کو موجودہ شعری اصناف ہی کا تسلسل قرار دیتے ہیں یوں ان کا موقف قریب قریب وہی ہے جو اس صنف کو مکمل شعری صنف قرار دیتے ہیں۔ وہ خود غزل اور نظم کے اہم شاعر ہیں۔ پس منظر، گذرے وقوتوں کی عبارت اور ڈوبتے بدن کا ہاتھ جیسے قابل ذکر غزوں کے مجموعوں کے علاوہ ”انتساب“ جیسی نہموں کی عمدہ کتاب دے کر اپنے لئے اردو کی شعری تاریخ میں ایک مقام

متعین کراچے ہیں۔ ان کے مذکورہ مجموعے بر جنگی، شدت احسان، جدید حیث، عمد حاضر کے آشوب کے پر معنی رد عمل اور فنی اظہار پر ان کی مکمل دسترس پر بھی گواہی ہیں۔

ڈاکٹر ریاض مجید جیسے معتبر شاعر کا آغاز ہی میں اس صنف کو نہ صرف تسلیم کر لینا، اسے شعری ہیئت کے طور پر منوانے کے لئے مسلسل جدو جمد کرنا، نے لکھنے والوں کی ہمت بندھانا اور متنند شعراء کو اس طرف راغب کرنا پھر خود بھی اس میں قابل قدر تخلیقی اضافہ کرنا ان کے فنی اخلاص پر دال ہے۔ ریاض مجید نے نہ صرف اس صنف کے لئے نئم نام تجویز کیا ثم لکھنے والوں / والیوں کے لئے نائم / نائماً اور نئموں کے مشاعروں کے لئے مناً نہ جیسے لفظ بھی اختیاع کئے۔

گذشتہ ڈیڑھ دو دہائیوں کے اندر نئموں کی کئی ایسی کتابیں بھی نظر سے گزری ہیں جن کے دیباچے ریاض مجید نے نئم کی صورت لکھے ہیں۔ وہ انہیں مشتمل دیباچے کا نام دیتے ہیں اسی طرح نیبہ حمد اور نیبہ نعت یا پھر حمدیہ نئم اور نعیہ نئم جیسی اصطلاحیں بھی وہ تواتر سے استعمال کرتے آئے ہیں۔

ریاض مجید، جو غزل اور نظم میں اظہار پر یکساں فنی قدرت رکھتے ہیں، گواہی دیتے ہیں کہ بعض اوقات مروجہ تہیں اظہار کے لئے ناکافی ہو جاتی ہیں، ایسے میں ایک نئی ہیئت کی ضرورت پڑتی ہے۔ نئم نے عمد کی اسی ضرورت کو کماحقہ پورا کرتی ہے۔ تاہم ان کا کہنا ہے کہ اس میں بہت رطب و یابس لکھا گیا ہے جسے الگ کرنا ضروری ہے وہ اس بات پر زور دیتے ہیں کہ غزل اور نظم کے تسلیم شدہ شاعروں کو آگے بڑھ کر اس میں طبع آزمائی کرنی چاہئے۔

ریاض مجید کی اب تک جو نئمیں نظر سے گزری ہیں ان میں ترکیب، علامتوں، اور تشبیہات کا چا بکدستی سے استعمال انہیں الگ شناخت دیتا ہے۔ سطیریں نہ طویل اور نہ ہی بہت مختصر ہیں۔ اپنی مناسب لمبائی میں اپنے حصے کے مفہوم کو تقریباً سینتھ ہوئے، دوسری سطروں سے یوں جڑتی ہیں کہ مجموعی طور پر نئم میں داخل کر ایک وسیع اور با معنی فن پارہ بن جاتا ہے۔

”اندھیرے کے بازوؤں نے

پورے ماحول کو اپنے آہنی شکنے میں جکڑ لیا ہے  
 روشنی کی رات سے ساز باز تاریکی کو اور گرا کر گئی ہے  
 چاند ستارے سیاہی کی شیخ کے وہ ادا کار بن چکے ہیں جن کی انٹری آن  
 کے منظر میں کہیں دور دور نظر نہیں آتی  
 سارے رشتے کالا لباس پہن کر انڈھیرے کے ہم رنگ ہو گئے ہیں  
 اب نہ حوالے سچ بولتے ہیں نہ نسبتیں  
 پہچان کی ہر گواہی اور شناخت کا ہر اعتبار بے حیثیت ہو گیا ہے۔  
 کہ موجود کے لغت نامہ میں  
 کرن نام کا کوئی لفظ نہیں جو سچ کا استعارہ بنے  
 بزرگ پرانے خوابوں کے سرور میں سور ہے ہیں  
 نوجوان ماحول کی سرو مری میں  
 اپنی اپنی نامرادیوں کے زخم چاٹ رہے ہیں  
 پچے ان سچ انڈھیروں میں آنکھیں کھولتے ہیں  
 مگر انہیں کچھ نظر نہیں آتا  
 بے یقین سیاہیوں نے حال کے پورے منظر نامے کو ڈھانپ رکھا ہے  
 اس گٹھانوپ تاریکی میں  
 جب بتانے اور سمجھانے کو بھی روشنی کا کوئی حوالہ نہیں  
 اور...

بڑے بڑے سورج مصلحت کی بر فیباری میں دفن ہو گئے ہوں  
 روشنی کے ظہور کی ساری ذمہ داری جگنوں پر آن پڑی ہے  
 کہ ان کے معصوم وجود اپنی فطرت میں روشنی نما ہیں  
 مگر دکھ تو یہ ہے کہ  
 مکروہ ہاتھ ان کے راستوں میں بھی کانٹے اگا رہے ہیں  
 کانٹوں نے جگنوں کو زخمادیا ہے  
 مگر وہ پھر بھی ان بے یقین سیاہیوں میں حوصلے کی روشنی کا استعارہ

بنے ہوئے ہیں

خوبست اندھروں کی فصلیں کے مقابل یہ سر اٹھاتی مشتعلین ماحول کو  
حوالہ دے رہی ہیں

(”کانٹوں میں جگنو“ نلیپ)

اس نثر میں ریاض مجید ان بڑے سورجوں پر طعنہ زن ہیں جو مصلحت کی  
بر بماری میں دفن ہیں۔ یوں وہ نثر کے نادوں کو آڑے ہاتھوں لینے کے ساتھ ساتھ  
نئی ہیئت کا دفاع کرنے کے لئے، اس صنف کو اختیار کرنے والوں کو روشنی نما اور  
روشنی کا استعارہ قرار دیتے ہیں۔

عثمان خاور اور سلمان باسط نے اوائل عمری میں ”بھیل میں کنکر“ کے نام سے  
اپنی غزلوں اور نظموں کا ایک عمدہ مجموعہ دیا تھا جس میں موجود عارف عبدالستین اور  
سید ضمیر جعفری کی آراء میں مستقبل کے حوالے سے ان سے بہت امید باندھی گئی  
تھی۔ دونوں بھائی نہ صرف اظہم کے حوالے سے قابل قدر تخلیقی اضافہ کئے جا رہے  
ہیں نثر میں بھی مسلسل لکھ رہے ہیں۔ عثمان خاور سفر نامہ جبکہ سلمان باسط خاکوں کی  
ایک کتاب قارئین کو دے چکے ہیں۔ نظم اور نثر دونوں میں مسلسل لکھنے کے عمل نے  
عثمان خاور کو نثر کی طرف بھی راغب کیا ہے۔ عثمان خاور کی جو نشیں نظر سے گزریں  
ان کی سطریں انتہائی سادہ ہیں۔ یوں لگتا ہے کہ ایک طویل سطر کو دو سے چار چھوٹیں  
سطروں میں تقسیم کر دیا گیا ہے تاہم اس تقسیم میں بھی ایک خاص احتیاط بر تی گئی  
ہے۔

”اس پار جنگل میں  
بارش جل ترنگ بجا تی ہے  
اور قوس قزح کے آنجل  
آسمان سے زمین تک لہراتے ہیں“

(قیامت سے پلے)

عثمان خاور کی نشیں کہیں بھی گھمیر ہوتی ہیں نہ سمعی کی دوسری تہ بناتی ہیں

اس کے باوجود اپنی سادگی اور معنوی اخلاص کی وجہ سے قاری پر ایک مثبت تاثر  
چھوڑتی ہیں

”پاس سے گزرتے مسافروں نے اسے دیکھا تو  
وہ خالی برتن کی طرح  
سرک کی پرچھتی پر اوندھا پڑا تھا  
اور اس کے تنگ منہ میں سے ساری سانسیں باہر بس گئی تھیں  
بدن کی قلعی پر  
سرخ پینٹ سے بنے نقش تھے  
پینٹ ابھی گیلا تھا  
اور اس کی ملک ابھی فضامیں تھی  
وہ جب صبح گھر سے چلا تھا  
تو اس کے ہونٹوں پر قیقے تھے  
اور آنکھوں میں  
طلوع ہوتے سورج کی روشنی تھی  
رخصت کے اس لمحے میں  
اس کی یہوی نے  
ドروازے کی اوٹ میں کھڑے ہو کر  
اسے خدا حافظ کہا تھا  
اور بچوں نے کہا تھا  
”ابو جلدی آجائنا“  
ابھی زیادہ دیر نہ گزری تھی  
مگر جب میں نے اسے دیکھا  
تو اس کے چہرے پر غروب آفتاب کا منظر تھا  
اور پھرائی ہوئی آنکھوں میں  
رخصت کا وہ لمحہ نہ مر گیا تھا“  
(پھرائی آنکھوں میں نہ مرالمح)

میمونہ روہی کو اعزاز حاصل ہے کہ اس نے "پروفیسر حمید احمد خان، اہوال، آثار" کے عنوان سے ایک مبسوط مقالہ لکھا جو اگرچہ ۱۹۹۹ء میں مردوم کی پچیسویں برسی (۲۲۔ مارچ ۱۹۹۹ء) کی مناسبت سے طبع ہو کر سامنے آیا ہے مگر بقول ڈاکٹر سید معین الرحمن "پچھلے پچھیں برسوں میں حمید احمد خان پر کام کرنے والوں نے جماں تماں اس مقالے سے فائدہ اٹھایا ہے اور اس کے حوالے دیئے جا رہے ہیں۔" تحقیق و تقدیم اور ادب کے ساتھ سنجیدگی سے وابستہ اسی میمونہ کی نشیون کا مجموعہ "کائنات میں جگنو" بھی طبع ہو کر منظر عام پر آچکا ہے۔ اس میں اس پہلی سانچھے نشیون شامل ہیں۔ یہ نشیون اپنی بنت میں سادگی اور جذبوں کی تازگی کی وجہ سے لاکن توجہ ہیں۔

میمونہ نے اپنی نشیون کے عنوانات بڑے اہتمام سے رکھے ہیں "تقسیم شد، محبت کا نوحہ،" "ہاتھوں کی چھلاوہ لکیرس،" "بے حوالہ رشتہوں کی شناخت" اور "بعد از وقت محبت کا اور اک" جیسے عنوانات اس کی نشیون کا مجموعی مزاج تعین کرتے ہیں۔ میمونہ کی نشیون بہت زیادہ طویل نہیں ہیں۔ سطریں مختصر مگر اپنے حصے کے معانی کو سینے ہوئے۔ تاہم یہ سطریں یہ بھی صلاحیت رکھتی ہیں کہ اپنے معانی کے دھارے کو بعد میں آنے والی سطروں کے معنوی دھارے سے مل جانے دیں۔

"تحفظ کی خواہش ہی دراصل غیر محفوظ ہونے کا اعلان ہے"

ریت کی دیوار نے تو لکھ ک جانا ہی ہے

.....

(تغیر زندگی کی علامت ہے)

"خوشی کے لمحات تو پر لگا کر اڑ جاتے ہیں  
مگر روح میں چھپا غم زندگی کا سرمایہ ہوتا ہے

.....

(اے دل!)

"ماضی میں پلت کر دیکھنے سے انسان کی بصارت پھرا جاتی ہے  
دور نبستہ اندھیروں میں نہماں اکو دیکھنا بھی زندگی کی علامت ہے

.....

(بعد از وقت محبت کا اور اک)

"لہوں نے عجیب رنگ اپنے منہ پر مل لیا ہے  
 رسم کا خنجر سراب کے سینے میں پوستہ ہے  
 رشته آشنای سے منکر ہو رہے ہیں  
 درخت اپنے پھلوں کو پہچانے سے انکار کر رہے ہیں  
 "

(انسان پتھر ہو گئے ہیں)

ثم "اے دل" میں اگرچہ مفہوم کو دوسری سطر سے "مگر" کے ذریعے مربوط کیا گیا ہے تاہم "تغیر زندگی کی علامت ہے" "بعد از وقت محبت کا ادراک" اور "انسان پتھر ہو گئے ہیں" جیسی بہت ساری دوسری نثموں میں اس اہتمام کی ضرورت محسوس نہیں کی گئی ہر سطر اپنی الگ حیثیت میں اپنا معنیاتی وائزہ مکمل بھی کرتی ہے اور خود کو دوسری سطر کی کڑی سے پیوست کر کے اسے آنے والی سطروں کی سمت متحرک بھی رکھتی ہے۔ اپنی نثموں کے حوالے سے میمونہ کا کہنا ہے کہ:-  
 "کائنوں میں جگنو، ایک تہذیات کا نام اساعد حالات و واقعات میں زندگی بصر کرنے کی رواداد تو ہے ہی مگر یہ امر بھی مسلمہ ہے کہ خارج کو داخل میں سو کر ہی جذبے تو اتنا ہوتے ہیں"

(کائنوں میں جگنو)

یہی خارج اور داخل کی دھوپ چھاؤں میمونہ کی نثموں کا خلاصہ ہے۔  
 "خواب اترنے کا موسم" کے بعد "چج اوہورا ہے ابھی" رافعہ وحید کی نثموں کا دوسرا مجموعہ ہے جس کی تقریظ میں اصغر ندیم سید نے دعویٰ کیا ہے کہ  
 "اگر آج مولانا حالی زندہ ہوتے تو وہ نشیٰ نظم کے سب سے بڑے  
 جمایتی ہوتے۔"

اس نے اس دعوے کی بنیاد حالی کی اس پیش گوئی پر رکھی ہے جو مقدمہ شعرو شاعری میں کی گئی تھی۔ اصغر ندیم سید نے یہ کہہ کہ ایک نئی بحث کا دروازہ بھی کھول دیا ہے کہ "نشیٰ نظم" نے بہت سے فطری شاعروں کو روشناس کرایا ہے" تاہم فطری اور غیر فطری شاعری کی بحث کو ایک طرف رکھتے ہوئے رافعہ وحید کی ان نثموں کی

طرف آتے ہیں جو اس کے دوسرے مجموعے میں شامل ہیں۔ گذشتہ مجموعے میں نیم پختہ عمر کے کچھ مگر شدید جذبے ایک ریلے کی صورت نشوون کا حصہ بننے تھے جبکہ اس مجموعے میں اپنی شناخت پر اصرار بیادی تنازعہ بن کر سامنے آتا ہے۔

”کاش اس بار جب تم ملو

تو میری بکھری بھنگی سوچیں بھی لوٹ آئیں  
مجھ کو یاد دلائیں کہ تم سے اس بار پوچھ ہی لوں  
کہ تم مجھ کو کتنا جانتے ہو  
تم مجھ کو کتنا سوچتے ہو“

(کاش!)

”آئینے کے مقابل ایستادہ

اک شکستہ صورت

مدھم روشنی لمس سے مجسم ہوئی  
تو شکستہ تر عکس سلوٹوں اور درازوں کو  
دیکھ کر خود اپنے ہی عکس سے کہنے لگی  
”جب دیوانگی کی تاب نہ رہے  
جب آزمودہ جنوں چہرے پر رنگ دکھانے لگے تو  
اپنی ذات سے لڑنا چھوڑ کر  
چند سمجھوتے کر لینے چاہئیں“

(فصیحت)

اپنی شناخت پر اصرار کے باوجود سمجھوتے پر وہ یوں مجبور ہوئی ہے کہ اپنی پہچان کے باقی سب راستے مسدود ہیں۔ یوں وہ تنہ ضرور ہے مگر تنہائی اس کی روح کا روگ نہیں بنتی تاہم کبھی کبھی اس سب کچھ کے نفع اس کا اپنا چہرہ دھنڈلانے لگتا ہے۔

.....

عجب دل ہے کبھی تو یونہی بول اٹھتا ہے  
کبھی مجرم ایسی بے نیاز چپ میں گھر جاتا ہے.....

عجب آئینہ ہے کبھی میرا عکس دیتا ہے مگر  
 کبھی ادھورے عجیب سے چرے میرے تن پر دکھاتا ہے ”  
 (میرے آئینے کا عکس منتشر ہو گیا ہے)  
 اپنی شناخت پر اصرار اور ناکمل شناخت کے الیے نے رافعہ وحید کے اس  
 مجموعے کی نسخوں کو ایک ایک نئی سمت دی ہے۔  
 نیشن آفیقی مسلسل نشیں لکھ رہا ہے اب تک اس کے دو مجموعے ”روزیدگی کا  
 شر“ اور ”موسم میں بھیگی نظمیں“ شائع ہو چکے ہیں۔ رشید امجد نے موسم میں بھیگی  
 نظموں کو ایسے شاعر کا مجموعہ قرار دیا ہے جو زندگی کو اپنے عمد کی آنکھ سے دیکھنا اور  
 سمجھنا چاہتا ہے اور اس کے لئے اس نے اسلوب بھی اپنے عمد سے اخذ کیا ہے۔  
 نیشن آفیقی کے اسی دوسرے مجموعے کے آغاز میں جیلانی کامرانی کا ایک مضمون بھی  
 موجود ہے جس میں انہوں نے اسے غیر مانوس مجموعہ قرار دیتے ہوئے اس کی  
 قابل ذکر خصوصیت بھی قرار دیا ہے۔ وہ کہتے ہیں:-

”شاعری کا ایک راستہ تو خاصہ جانا پہچانا ہے کہ وہاں ہر شے کے ساتھ  
 پہلے سے شناسائی رہی ہے اس لئے شاید ہم وہاں بہت کم چوتلتے ہیں۔  
 اور غالباً اسی لئے بہت کم حیران اور بسا اوقات بہت کم پریشان ہوتے  
 ہیں“

(موسم میں بھیگی نظمیں)

شاعری کے مروجہ اسلوب سے ہٹ کر اپنا تخلیقی سفر جاری رکھنے والے نیشن  
 آفیقی نے اپنی راہ کے سنگ میل پر یہ عبارت بھی لکھی دی ہے:-

”شاعری کے میلے کپڑے دھوتا ہوں

کہ میرا دل شاعری کا آٹھواں سمندر ہے

شاعری نے موسموں کے آنسو اور قرقے لئے

زمین کی ہر شے سے بچوٹ نکل تھی

شاعری کا سیلا ب

میرے کندھوں سے آگا تھا

اور مجھے ڈوبنے کا خدشہ تھا  
 سیال تمثیلات میں ڈوبے ہوئے منظر  
 میری آنکھ سے منعکس ہو کر  
 مظاہر میں بہتی ہوئی برتنی رو سے مکالے کر رہے تھے  
 زمین کی ہرشے جو خفی اور جلی تھی  
 ایک ہی لمحے ابھر کر  
 میرے سامنے وجود اختیار کر گئی تھی

.....

(نے اشیش سے نکتی ہوئی ریل گاڑی)  
 خارج کا سارا آشوب کسی ایسے ہی لمحے میں جو کہ صدیوں پر محیط ہے اس کی  
 ذات کا آشوب بنتا ہے یہ آشوب اس کے اندر موجود نئے موسموں کی طلب اور لذک  
 کو ختم نہیں کر سکتا۔

”ہوا کے رخ نے فصل گرا دی ہے  
 ذہن کے کولو میں گزری صدیوں کا رس نچوڑتا ہوں  
 خیال کے افقی

اور راسی تراشے لہروں کی طرح اڑتے ہیں  
 میں بزر خواب کی پیسری زمین میں بونے کے لئے تیار ہوں

.....

(ذات کا نیا رخ)  
 نئے موسموں کی طلب اس قدر شدید ہو جاتی ہے کہ غافونت کی جھلی اترنے لگتی  
 ہے۔

.....

الفاظ کے تیرہ بدن میں درد کا خوش رنگ شر اتر رہا ہے  
 میں رات کے سینے میں اتر کر شاعری کو اولین بوسہ دے رہا ہوں  
 ایک نئی سوچ زندگی کا ایک نیا تصور میری مراقبت میں ہے

کہ میں روح کے دھاگے سے سدا پر حسن پنے دھول میں  
اڑ رہا ہوں

وجود کے خلاء میں سوچ کی جھریاں توڑتا ہوں

.....

(عفونت کی جھلی اتر رہی ہے)

یہین آفاتی کے ہاں سطرس یا تو بلاوجہ طویل ہو جاتی ہیں یا بغیر کوئی خارجی حسن پیدا کئے نصف میں ہی نوٹ جاتی ہیں تاہم اس کے ہاں ایک انوکھا منظر نامہ بنتا ہے جو پہلے سے دیکھا بھالا نہیں ہوتا۔ یہی منظر نامہ اس کی ذات کے اس علاقے کو مستخلک کرتا ہے جس کے پانیوں میں کائنات لمحہ لمحہ اپنے وجود کی کڑواہت گھول رہی ہے۔

تویرِ انجم کے مجموعے ”سفر اور قید میں نظمیں“ دراصل اپنی ذات یا پھر اپنی ذات میں نہاں ایک اور ذات سے مکالے ہیں۔ یہی مکالماتی انداز معنی کے اسراع کو بڑھاتا چلا جاتا ہے تاہم سطروں کی مناسب تقسیم اور ترتیب نے اس میں ایک خاص طرح کا ردِ حشم پیدا کر دیا ہے:-

.....

دروازے پر ایک گداگر ہے  
کچی قبر پر ایک رات ہے  
بزول بچے کے دل پر ایک خوف ہے

سیاہ آسمان کے نیچے  
گداگر کو ایک وقت کی روٹی چاہئے  
کچی قبر پر ایک رات دیا جلانا چاہئے  
بزول بچے کو بہادر شہزادے کی کمانی سنانا چاہئے

میرے پاس کوئی روٹی نہیں  
میرے پاس کوئی دیا نہیں  
میرے پاس کوئی کمانی نہیں

ایک روٹی پکانے میں  
ایک دیا بنانے میں  
ایک کمانی یاد کرنے میں  
ایک جیون لگتا ہے

"....."

(ایک بات سوچنا)

تویرِ انجم کے ہاں طویل نہیں بھی ہیں اور مختصر بھی مگر دونوں طرح کی نہیں  
میں وہ یکساں مہارت سے ایک منظر نامہ بناتی ہے یہ منظر نامہ زندگی کی تنبیخوں کو پوری  
شدت سے ہمارے سامنے لا کھڑا کرتا ہے  
”تمہارے شریر میں ایک بچہ ہے  
جسے کوئی ماں نہیں ملی

میرے دھیان میں ایک لوری ہے  
جو تمہیں سنائی جا سکتی تھی

تمہارے شریر میں ایک مرد ہے  
جسے کوئی عورت نہیں ملی  
میرے دھیان میں ایک رقص ہے  
جو تمہیں دکھایا جا سکتا تھا

"....."

(یہ مخفی اتفاق ہے)

تویرِ انجم کی نہیں میں رواں دکھ کی لہر کی گونج اگرچہ نائم کے بدن میں سنائی  
دیتی ہے مگر اس کے اپنے بدن کی آواز بہت نیچے وبا جاتی ہے۔ اس گونج میں مردوں  
کے اس معاشرے میں عورتوں کے ساتھ روا رکھے جانے والے غیر انسانی رویے کی  
شدت سے مدمت کے علاوہ معصوم بچوں اور محروم طبقوں کے کمزور مرد و زن اور بے  
مقصد جنگوں کا ایندھن بننے والے نوجوانوں کے نوے شامل ہیں۔ یہی وہ موضوعات

ہیں جو تنویرِ انجم کے اس مجموعے کو ایک الگ شاخت دیتے ہیں۔  
”میں کہتی ہوں

میں نے ایک طویل سفر کیا  
تم سے ایک معمولی بات کی وضاحت کے لئے  
کہ میرے جسم کا شمار ان چیزوں میں نہیں  
جن کی فروخت چوری یا تبادلہ ممکن ہوتا ہے

.....

(نئی زبان کے حروف)

”ایک عورت درد سے کھاں تڑپ رہی ہے  
ہسپتال میں بچے کو جنم دیتے ہوئے  
یا اُک دور دراز ملک میں اپنے سپاہی بیٹے کو الوداع کتے ہوئے

.....

(ہوانیں سرد ہیں)

جب سب کو زندہ رہنے کی جلدی ہو  
ہم الوداع کرنے سے پہلے ایک لمحہ ڈھونڈیں گے  
شاید میدان جنگ میں مرنے والے سپاہی کو ایک گلاس پانی پلا کر  
میں تمہارا لکھا ہوا گیت گاسکوں“

(الوداع کرنے سے پہلے)

.....

جب بھکارنوں کو بھیک میں  
پیسوں کے علاوہ بچے بھی ملتے ہیں  
بھیک دینے والوں کا دل پکھلانے والے کمزور بچے

.....

ایک پر خلوص افراد پنے ماتحت کو سمجھاتا ہے  
 اگر چھوٹی چھوٹی باتوں میں الجھ کر اس طرح بیک ورڈ رہے  
 تو عمر بھر ترقی نہیں کر پاؤ گے  
 میرا شوہر مجھے جدید رقص کے اصول سمجھاتا ہے  
 مشرق کے خاندانوں میں  
 جو محبت اور تعاوون ہے  
 وہ اور کہیں نہیں ہو سکتا۔“

(خاندان)

تنوری انجمن کی نئیں کمائنیوں کی طرح بھرپور ہیں۔ جس کمائی کے کروار اپنی مکمل  
 شبہت کے ساتھ آتے ہیں، دیر تک ساتھ رہتے ہیں۔ تنوری انجمن کی نئیں میں درود کی  
 ایسی کمائیوں کی تعداد زیادہ ہے جہاں ہر کروار یوں تجھیم پاتا ہے کہ قاری اس درود کا  
 ہاتھ دیر تک اپنے سینے پر محسوس کرتا ہے۔

ایک وقت تھا عطاء الحق قاسمی نظم کو کوئی اہمیت نہیں دیتے تھے ان کے نزدیک  
 یہ ایک لمحے کی طرح تھی جس نے گزر جانا ہوتا ہے یا پھر محض ہوا کا جھونکا تھا یہی وجہ  
 ہے کہ انہوں نے اپنے مخصوص لمحے میں اسے ایسا فیشن قرار دیا ہے بعد ازاں کوئی نہ  
 پوچھتے گا۔

”شیٰ نظم کا معاملہ بھی کچھ ایسا ہی ہے پرانے لباس ایک ایک کر کے  
 اتر رہے ہیں لیکن ایک وقت آئے گا جب نظم کے تن پر وہی لباس  
 نظر آئے گا“

(شیٰ نظم / محمد ناصر الدین نوری)

مگر رخشدہ کو کب کی نئیں پڑھنے کے بعد عطاء الحق قاسمی کو اپنا نقطہ نظر بدلا پڑا ہے۔ اپنے اخباری کالم ”روزن دیوار سے“ میں کہا۔

”پاکستان میں نشی لظم کو قبول کرنے اور روکنے کی تحریک ایک عرصے سے جاری ہے کچھ معتبر ادبی حلقات اس صنف کو صنف ادب تو ضرور مانتے ہیں صنف شاعری نہیں مانتے کیونکہ شاعری ان کے نزدیک شادت گہر الفت میں قدم رکھنا ہے اور محض خوبصورت خیالات کو شاعری تسلیم نہیں کیا جاسکتا آنکہ اسے شاعری کے قواعد و ضوابط میں نہ ڈھالا جائے چنانچہ یہ حلقات نشی لظم کو نشر لطیف تو مانتے ہیں لظم نہیں مانتے۔ چنانچہ پاکستان کے بہت سے دفع ادبی پرچوں میں نشی لظم ”لظم“ کے حصوں میں شامل نہیں ہو سکتی۔ خود ہمارا نقطہ نظر بھی اس سلسلے میں خاصا ”قدامت پندانہ“ ہے لیکن ہم دیانتداری سے یہ محسوس کرتے ہیں کہ کسی بھی صنف کو پھلنے پھولنے کا موقع ضرور ملنا چاہئے کیونکہ ممکن ہے یہ صنف امکانات سے بھر پور ہو۔ اگر ایسا ہوا تو یہ صنف شعری سرمائے میں اضافے کا باعث ضرور بنتے گی اور اگر اس میں جان نہیں ہے تو خود بخود مر جائے گی۔ چنانچہ اس کے قتل کا الزام ہمیں خواہ مخواہ اپنے سر نہیں لیتا چاہئے۔“

(روزن دیوار سے/عطاء الحق قاسمی)

اپنے نقطہ نظر میں اس ثابت تبدیلی کے بعد عطاء الحق قاسمی اپنے اسی کالم ”رخشدہ کو کب کی کچھ کی نظمیں“ میں یوں گویا ہوتے ہیں۔

”گذشتہ روز ہمیں ڈاک سے اسلام آباد سے ایک خاتون رخشدہ کو کب صاحبہ کی کچھ نشی نظمیں موصول ہوئیں یہ کچھ کی مگر جذبات کی شدت سے معمور نظمیں ہمیں اتنی خوبصورت لگی ہیں کہ ہم انہیں اپنے کالم میں شائع کر رہے ہیں یہ نظمیں پڑھ کر ہم سوچ میں پڑ گئے ہیں چنانچہ نادان فن ہماری الجھن دور کریں کہ جو کچھ ذیل میں درج ہے یہ اگر شاعری نہیں تو اور پھر کیا ہے؟“

(روزن دیوار سے/عطاء الحق قاسمی)

رخنڈہ کوکب کا نام یوں اہمیت اختیار کر گیا ہے کہ اس کی نشوون نے ایک اہم فرد کو اسی نئی صنف ادب کے بارے میں نقطہ نظر بدلتے پر مجبور کر دیا ہے محقق اور سادہ سطروں میں لکھی گئی یہ نوشیں بست ہی کومل جذبوں پر مشتمل ہیں کہیں کہیں لفظوں کے سکرار سے ایک خاص کیفیت پیدا کرنے کی کوشش بھی ملتی ہے میں نے رخنڈہ کوکب کی جو نوشیں پڑھی ہیں ان میں سے پیشتر نہ آسودہ خواہشوں کے گرد طواف کرتی ہیں۔ وہ کہ جس سے راہیں جدا ہو گئی ہیں جب اپنی باتیں اور راتیں مانگنے آتا ہے تو ناٹھ کہتی ہے۔

”بات بھولنی کی گر ہوتی تو بھول جاتے  
رسٹے چھوڑنے کی ہوتی تو چھوڑ جاتے  
بگر تم نے دل توڑا ہے میری آس توڑی ہے  
بھرم بھی تم سے نوٹا ہے  
رسٹے تم نے بد لے ہیں راہیں تم نے چھوڑی ہیں  
 وعدے جو تم نے کئے تھے زہ سب تم سے بھولے ہیں  
اب تم کہتے ہو  
میری باتیں میری راتیں واپس دے دو

.....  
(مجھے کچھ یاد نہیں / رخنڈہ کوکب)

ایک اور نہم ”دل کی باتیں“ ملاحظہ فرمائیں:-  
”کاش میں مندر میں تھی ایک سورتی ہوتی  
اور تو مجھے خوش کرنے کے لئے  
خوبیوں بھرے پھولوں کے تحال  
میرے قدموں میں لاڈھیر کرتا  
اور میں پتھر بنی  
کسی اوپنچی جگہ پر نصب ہوتی  
اور تجھے جھکتے تو دیکھتی  
لیکن تجھے جھکنے سے نہ روکتی

تیرے نذرانے قبول تو کرتی

لیکن اس قبولیت کو تجھ پر ظاہرنہ کرتی

پتھر بنی رہتی اور تو مجھے پتھر کا صنم کھاتا

تیرے ہاتھوں کے لمس اپنے قدموں میں محسوس تو کرتی

لیکن اپنے اندر کی ہلچل تجھ پر ظاہرنہ کرتی

تیرے بندھے ہاتھوں کو اپنے سامنے پھیلے تو دیکھتی

لیکن تیرے من کی مراد پوری نہ کرتی

چاہے میرے اختیار میں ہوتا

جیسے اب تیرے اختیار میں ہے

مجھے دکھ دینا یا سکھ دینا۔“

(دل کی باتیں / رخشندہ کوکب)

شمسہ شاہ کی نشمیں بھی رخشندہ کوکب کی طرح تاثیر کے رس سے بھری ہوئی ہیں  
شمیں کو چھوٹی چھوٹی سطروں میں گھمیرتاں بڑی سوت سے کہہ دینے کا ملکہ حاصل  
ہے۔

”ایک لاشوری سی خواہش ہے

کہ بارش کے پانی سے

میں من آنگن کے شجر کے ہر پتے پر

تیرے لئے دھائیں لکھتی ہوں

میرے خلوص کی انگلیاں

کاش کبھی نہ تھکتیں“

(لاشوری خواہش / شمسہ شاہ)

شمیں اپنی ایک نشم میں اک بے وفا کا تذکرہ کتنی معصومیت سے کرتی ہے،

ملاحظہ ہو۔

”نئے سال کے پہلے سورج کی

ڈوبتی کرنوں کے سامنے

اپنا چہرہ اپنی ہتھیلیوں پر سجا کر

سوچتی ہوں  
 گزرے سال  
 سچے یہ منظر کتنا حسین لگتا تھا  
 پھر یہ سوچتی ہوں  
 کون خوش نصیب اس منظر کا حصہ بنے گا  
 اس روایاں سال میں  
 ”تو ڈوبتی کرنوں کے سامنے بہت حسین لگتی ہے“  
 اب تو کیسے کہے گا  
 نئے سال کی یہ پہلی سوچ  
 کتنی عجیب ہے“

(نئے سال کی پہلی سوچ / شمسہ شاہ)

نگعت سلیم بنیادی طور پر افسانہ لکھتی ہیں مگر ان کی کچھ لشیں جو مختلف جرائد  
 میں شائع ہوئیں اپنی جانب توجہ کیجیتی ہیں۔ سیپ کراچی کے جولائی، اگست ۱۹۹۶ء کے  
 شمارہ میں طبع ہونے والی کراچی کے حوالے سے ان کی طویل نثر ”ناگفتنی“ میں وہ ان  
 دھواں دھواں گلیوں کا تذکرہ کرتی ہے جن میں دور دور تک کوئی آہٹ نہیں اور جہاں  
 وقت سے آگے دوڑنے والی گھریاں موت کے زار پر میں ساکت کھڑی ہیں وہ کہتی  
 ہیں۔

.....  
 ایسے میں صرف دو ہیں  
 صرف دو، جو مصروف ہیں  
 ایک گور کن.....  
 ایک سورخ.....

(ناگفتنی / نگعت سلیم)

کراچی کا دلخراش منظر نامہ بناتی یہ نثر طویل ہونے کے باوجود آخر تک قاری کو  
 اپنی گرفت میں رکھتی ہے حتیٰ کہ قاری یہاں تک پہنچ جاتا ہے:-  
 .....”

اور اب مصروف مورخ اور اس سے زیادہ مصروف گور کن کے آس  
پاس حریص موت منڈلانے لگی ہے  
صرف گلوب ایسا ہے

جو ہر منظر کو اس کے تناظر میں دیکھ رہا ہے  
جب مورخ اور گور کن کی سربریدہ لاشیں  
تاریخ کے ادھورے صفحے میں لپیٹ کے  
کسی ویران گلی میں پھینک دی جائیں گی  
تب پورے شہر میں  
صرف گلوب ہو گا  
جس کی آنکھیں زندہ ہوں گی

(ناگفتني / نگہت سليم)

نگہت سليم اپنی علامتیں اپنے ماحول سے ہی اخذ کرتی ہے مفہوم کو مربوط رکھتی  
ہے اور کہیں بھی اسے دھندا نہیں ہونے دیتی۔ ۱۹۹۳ء میں اس کی ایک نئی جگہ  
راولپنڈی میں شائع ہوئی تھی جس میں وہ اپنی ذات کے اندر اتری ہے۔ یہ بجا کہ شر  
کی بھی ایک ذات ہوتی ہے جس میں اتر کر اس کا نوحہ ناگفتني کی صورت میں لکھا گیا  
ہے مگر اپنی ذات میں اتنا ہی سب سے مشکل مرحلہ ہوتا ہے تاہم وہ اس مرحلے میں  
بھی کامیاب ہوئی ہے بعض سطریں تو بت خوب ہیں مثلاً

”..... عمر کی چھوٹی اور پھٹی ہوئی چادر میں

ہجر کا لامتاہی جنگل نہیں باندھا جا سکتا.....“

”..... جب محب محبوب بن جائے

تب سجدہ گاہ کی ضرورت نہیں.....“

(جب تم محبت لکھنے بیٹھو / نگہت سليم)

عطاء الحق قاسمی کی طرح ایک اور کالم نگار اعتبار ساجد کو بھی نشوں کے حوالے  
سے اپنی گذشتہ رائے پر نظر ثانی کرنا پڑی ہے روز نامہ پاکستان میں چھپنے والے اپنے  
کالم روزن خیال میں فرماتے ہیں۔

”..... وقت کے ساتھ ساتھ جب آدمی کا وڑن وسیع ہوتا ہے تو اس کی

بہت سی ذاتی پسندیدہ اور ناپسندیدہ چیزیں ایک منطقی تبدیلی آنے لگتی ہے۔ وقت، تجربہ، مشاہدہ اور مطالعہ آدمی کے اندر تبدیلیاں پیدا کرتا ہے۔ نشری لفظ کے حق میں ہم بھی نہیں تھے لیکن جب فاطمہ حسن اور سجاد انور کی نشری نظمیں پڑھیں تو دو باتیں ہمارے سامنے آئیں۔ پہلی بات تو یہ ہے کہ اوزان و بحور اور قافیہ و روایف کی جگہ بندیوں سے بہت سے خیالات ضبط تحریر میں نہیں لائے جاسکتے۔ دوسری بات یہ ہے کہ ایک آزاد لفظ یا نشری لفظ کا دنیا میں کسی بھی زبان میں ترجمہ ہو سکتا ہے اور اسے دنیا بھر کے لوگ نہ صرف یہ کہ آسانی سے سمجھ سکتے ہیں بلکہ اسے انجوائے بھی کر سکتے ہیں۔

(کچھ اور چاہئے وسعت مرے بیان کے لئے / اعتبار ساجد)

میں نہیں سمجھتا کہ اعتبار ساجد کے پاس نہ کو رد کرنے کے لئے قبل ازیں کوئی مناسب تو جیسے تھی اور نہ ہی یہ سمجھتا ہوں کہ ان کی جانب سے پیش کئے جانے والے دوسرے جواز میں کوئی وزن ہے۔ اگر ترجمہ ہی کسی تخلیق کا جواز بن سکتا ہے تو بھر شعری تجربہ ہی کیوں۔ دنیا بھر کی شاعری حتیٰ کہ تخلیقی نثر کا ترجمہ بھی دوسری زبان میں اس کی معنوی اور جمالیاتی روح کے ساتھ ممکن ہی نہیں ہے۔ بہرحال یہ ایک الگ موضوع ہے ہم ان ناثریوں کی طرف متوجہ ہوتے ہیں جن کے کلام سے متاثر ہو کر اعتبار ساجد کو اپنی رائے بدل دیا پڑی۔ فاطمہ حسن اور سجاد انور کے بارے میں موصوف کا کہنا ہے کہ انہوں نے محض وقت گزاری کے لئے یہ مشغله نہیں اپنایا بلکہ پابند شاعری کے پس منظر سے گزر کر یہاں آئے ہیں۔ اسی کالم میں انہوں نے سجاد انور دو نہیں بھی کالم کا حصہ بنائی ہیں جو واقعی اپنے اندر تاثیر کی قوت رکھتی ہیں۔ یہ بات درست ہے کہ فاطمہ حسن نے پابند شاعری کے ساتھ ساتھ نثر میں شعری تجربے کو بیان کے لئے نہ کی ہیت کو بھی برتا ہے۔ مگر سجاد انور کے بارے میں جماں تک یاد پڑتا ہے کبھی باقاعدہ شاعری نہیں کی تاہم نثر اور لفظ دونوں کا عمدہ ذوق رکھتے ہیں۔ اس میں اعتبار ساجد کے لئے یہ پیغام بھی پوشیدہ ہے کہ عمدہ نشری لفظ کرنے کے لئے روایتی کی شعری تربیت اتنی زیادہ اہم نہیں ہے جتنا خود لکھنے والے کا اپنی تخلیق کے بالطنی آہنگ سے ہم آہنگ ہونا۔ اس بات کو یہیں چھوڑتے ہیں اور سجاد انور کے ان

شمتوں کی طرف چلتے ہیں جنہوں نے اعتبار ساجد کو متاثر کیا ہے۔ سجاد انور کی نئی  
”اسلام آباد“ ملاحظہ ہو۔

”جنگل اور بستی“

ایک ساتھ پھیلے ہوئے ہیں

جنگل میں درندے ہیں

نہ بستی میں لوگ

کہ آپس میں انہوں نے اپنے مکن بدل لئے ہیں

(اسلام آباد/سجاد انور)

”بلیو ایریا“ اسلام آباد کا اہم کمرشل ایریا ہے۔ اس عنوان سے لکھی گئی نئی نئی کالم نگار نے جدید حیثت کی نظم قرار دیا ہے۔ نئی ملاحظہ ہو۔

لڑکا جو اپنے کالر پر

پھول سجائے چلا آ رہا تھا

پچارو کے پیچھے تخلیل ہو رہا ہے

لڑکی جو اپنے خوابوں کے ساتھ

بھاگی چلی آ رہی تھی

نوکری، لپ اسٹ اور سگریٹ

کے دھوئیں میں گم ہو رہی ہے

سورج جو

مشرق سے آگ کے گولے بر ساتا

طلوع ہو رہا تھا

اے بی کنے ٹن پر ٹھنڈا ہو چکا ہے“

(بلیو ایریا/سجاد انور)

آخر میں کالم نگار کا کہنا ہے:-

”سجاد انور کی نظمیں پڑھ کر احساس ہوتا ہے کہ یہ شعری احساس  
صرف تشری نظم میں ڈھل سکتا ہے۔“

(روزن خیال/اعتبار ساجد)

اعتبار ساجد کو نہ کا جواز تسلیم کرنے کے لئے اتنی دیر کیوں لگی اس سے قطع  
نظر یہ بات اپنی جگہ اہم ہے کہ سجاد انور نہ کے ایک اہم شاعر کے طور پر سامنے آئے  
ہیں۔ ان کی اکثر نہیں ایک چھوٹے سے افسانے کی طرح ہوتی ہیں۔ کہانی بناتی ہوئیں  
اور بغیر کسی ابہام کے مکمل بات کرتی ہوئیں یوں کہ تاثیر دور تک اور دیر تک برقرار  
رہتی ہے۔

راولپنڈی کے غلام مرتضی ملک وہ نوجوان شاعر ہیں جو غزلوں سے نہیں کی  
طرف آئے ہیں۔ نہیں اور آزاد نظموں پر مشتمل ان کا ایک مجموعہ "حروف سوال"  
کے نام سے شائع بھی ہو چکا ہے۔ پروفیسر نجمی صدیقی کا کہنا ہے۔

" بلاشہ مرتضی ملک نے اپنے گرد و پیش آنے والی تبدیلوں کو کھلی آنکھ  
سے دیکھا ہے خود زندگی بھی کسی کو آنکھیں بند کرنے نہیں دیتی ہر لمحہ  
چونکا دینے والی صورتیں انسانی ذہن کو یوں جھکنے دیتی رہتی ہیں جیسے  
بے خیالی میں بھلی کے تار کو چھو لینے سے ہوتا ہے مگر مرتضی نے اپنے  
مطالعے مشاہدے اور تجربے کو کہیں بھی کچا اگلنے کی غلطی نہیں کی "

(حروف سوال / غلام مرتضی ملک)

جاوید احمد نے کہا ہے۔

" مجھے تو ملک کی نشری نظمیں انوکھی اور مختلف سی لگی ہیں "

(حروف سوال / غلام مرتضی ملک)

جاوید احمد نے چج کہا ہے۔ مرتضی ملک واقعی عجیب نہیں لکھتا رہا ہے۔ اسی  
نہیں جو فضائی طسم گھول دیتی ہیں اور پڑھنے والے کو اس طسمی فضا میں کھینچ بھی  
لاتی ہیں

.....

تمہارے بیان میں تآمری خوانیں کا بے خوف ظن نہ ہے  
اس لئے میں نے کبھی تم پر شک نہیں کیا  
تمہارے لجے میں نیواں شزادوں کی ملائم شعریت ہے  
اس لئے میں نے تمہیں کبھی کافر نہیں جانا....."

(غیر متوازن طسم کے نام / غلام مرتضی ملک)

غلام مرتضیٰ ملک نے نہموں کے عنوانات بھی بڑی محنت سے تلاش کئے ہیں "سینے سماں ہوتے ہیں" "کابوس" "اس نے کما" "اقراءِ بُم عشق" "بول میری مچھلی" "فنا پذیر سوال" "زوال لمحے کا سوانیزا" "تقط وفا کالمس" اور اسی طرح کے عنوانات کی ذیل میں چھوٹی سطروں اور قدرتی بہاؤ والی خوبصورت نہیں رومانی فکر کے زیر اثر طسماتی فضا بناتی لفظیات عجب اثر پذیری سے منضبط ہوتی ہیں۔

اس محدود مضمون میں تمام نہموں کے ناموں کا احاطہ مقصود نہیں تھا۔ مخف ایک جائزہ لیا گیا ہے کہ نہموں کا اب تک کیا لب لجہ بنا ہے۔ ایک بات جو کھل کر سامنے آگئی ہے وہ یہ ہے کہ نہ اپنے آپ کو منوا چکی ہے۔ اب دیکھنا یہ ہے کہ لکھنے والے اس کا وامن کس طرح مالا مال کرتے ہیں۔

نہ کے دور ہائی کے لئے جن تخلیق کاروں نے اس نے جواز کو تخلیقی بنیادیں فراہم کرنے کے لئے قابل قدر کام کیا ہے اور مسلسل کر رہے ہیں ان میں نصیر احمد ناصریوں قابل ذکر ہیں کہ انہوں نے اپنے جریدے تسلیم کے ذریعے باقاعدہ مباحث کا نہ صرف دروازہ کھول رکھا ہے اس نئی صنف سخن کے قابل قدر نہوں نے بھی شائع کرتے رہتے ہیں۔ نصیر احمد ناصر کے ساتھ وہ لوگ جو پہلے سے خوب صورت نہیں تخلیق کر رہے تھے ایک نئے ولے جوش و جذبے اور فکری تازگی کے ساتھ ایک نیا منظر نامہ تشكیل دینے میں مگن نظر آتے ہیں ان میں قابل ذکر محمد صالح الدین پروین، محمد اظہار الحق، احمد سعیل، نرین انجمن بھٹی، علی محمد فرشی، زاہد حسن، اسرار احمد، سلیم آغا قزلباش، انوار فطرت قابل ذکر ہیں۔

جن تخلیق کاروں کا یہاں تذکرہ ہوا ہے ان میں اور دوسرے کئی نئے لکھنے والوں میں بے پناہ تخلیقی جوہر ہے۔ جس کا اندازہ ذیل کی نہموں سے بخوبی لگایا جا سکتا ہے۔

"جب لڑکی خاموش ہو جاتی ہے  
تو خواب تعبیر سے جدا ہو جاتے ہیں  
جب لڑکی مسکراتی ہے تو ہم سے آزادی چھین لی جاتی ہے  
ہم دنیا میں موت کے دن گزار رہے ہیں  
مجھے موت دے دو

میں اپنی زندگی میں واپس جانا چاہتا ہوں.....”  
(سقاک لڑکی سے مکالمہ / احمد سیل)

”میری روح تم رو رہی ہو!  
میری روح کیا تم میری کمزوری سے واقف ہو گئی ہو؟  
..... میراجی، خلیل جبران جاؤ بھی میرے پاس سے  
اپنی محبواؤں کو بھی میرے پاس سے لے جاؤ  
کہ میں ہیشہ کی طرح آج کی رات بھی  
ایک اور بیجنل لظم لکھ سکوں  
(میراجی اور خلیل جبران کے لئے آخری لظم۔ خوبصورتی آنسو اور  
جگل / محمد صلاح الدین پروین)

”تم جانتے ہو  
میں تمہاری زمین پر سرجھکا کر چلتا ہوں

.....  
مجھے اس باغ تک جانا ہے جہاں چاندنی کے بستر پر  
ساعت گذشتہ میں نہمری ہوئی  
دو خوشنما آنکھیں میری راہ دیکھتی ہوں ر  
میری آنکھیں ابھی سے بند ہوئی جاتی ہیں

(تم جانتے ہو / ابرار احمد)

نصیر احمد ناصر کی نشیں نئی جیروں کے دروازتی ہیں۔ وہ نشم میں ایک دائرہ  
بناتے ہیں جو ایک کھانی کی صورت مکمل ہوتا چلا جاتا ہے اس نے خود اپنی نشوون کے  
لئے ”لظم کھانی“ کا عنوان منتخب کیا ہے۔

”  
زندگی مرگ مسلسل سے دوچار ہو  
تو موت ایک گھاٹا لفظ بن کے رہ جاتی ہے  
متروک دنوں کی آبیاری سے  
بے دل کی مشقت کے سوا کچھ نہیں آتا

.....

آؤ ان کند عمارتوں کے صدر دروازوں سے گزریں  
 جن پر اس تارہ غلام رو جیں  
 گرد و غبار سے آئے جسموں  
 اور بھر بھری ہڈیوں میں تبدیل ہو چکی ہیں  
 اور ہاتھ کے اشارے سے  
 اپنے ہی قدموں پر گرپڑیں گی  
 بادلوں کے پنچھی  
 اور بارشوں کا دھواں

موسیاتی سیارے کی دسترس سے اب زیادہ دور نہیں ہے

(ایک تصویر زانظم کا اپکرو گرام / نصیر احمد ناصر)

علی محمد فرشی وہ شاعر ہے جس نے لظم میں اپنا ایک الگ مقام بنالیا ہے "تیز ہوا  
 میں جنگل مجھے بلاتا ہے" کی نظمیں اسے جدید لظم گو شعرا میں متاز کر چکی ہیں۔  
 نشمیں کی طرف بھی وہ اسی تخلیقی گرامی اور چی گلن کے ساتھ متوجہ ہوا ہے۔ اس نے  
 تھوڑے ہی عرصے میں اس صنف میں قابل قدر اضافہ کیا ہے یقیناً" ایسے ہی شراء  
 اس صنف کو تخلیقی جواز فراہم کر سکتے ہیں۔ علی محمد فرشی کی نشم "قايوں گھر" پڑھئے  
 اور نئے شعری لحن سے لطف اٹھائیے جونہ صرف نثری شاعری کا جواز بن گئی ہے۔  
 مستقبل میں وسیع تر مگر موثر ترین تخلیقی اظہار کے امکانات کے در بھی کھول رہی  
 ہے۔

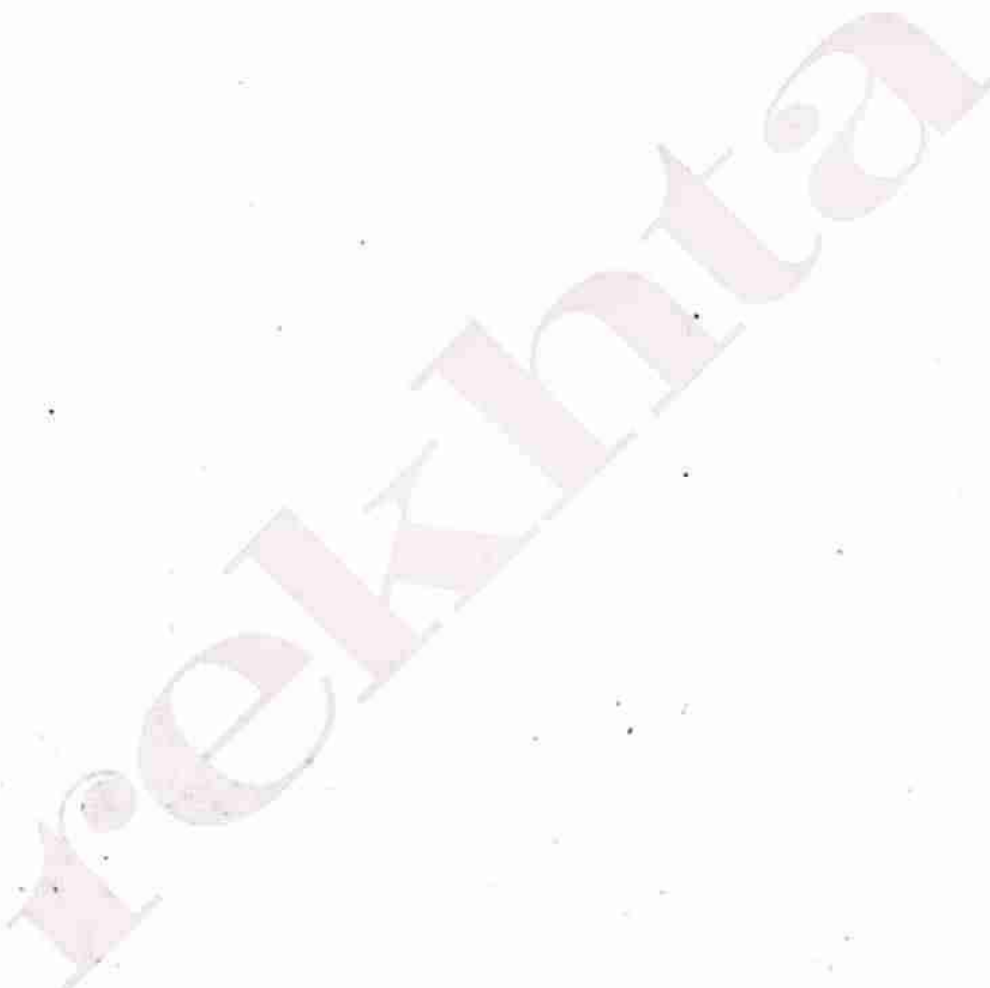
"تم بانس کے جنگلوں سے کبھی نہیں گزرے  
 لہذا اس خوبیوں کے بارے میں کچھ نہیں جانتے  
 جو کچھی لکڑی کے بدن سے  
 بانسری بننے کی خواہش بن کر پھوٹتی ہے  
 اور سیڑھی بن جانے کے خوف سے لرزتی رہتی ہے  
 تم نے صرف بانس کی بنی ہوئی سیڑھیاں دیکھی ہیں  
 جن پر چڑھنے کا فن تم نے اپنے اس باپ سے سیکھا

جو بانس کی چارپائیاں بنائے کروخت کیا کرنا تھا  
 آج کل تم آرٹھوپیڈک سرجن کی ہدایت کے مطابق  
 گداز میزس کی بجائے پختہ فرش پر سوتے ہو  
 اور بانس کے لائٹ فرنچیر کے بڑنس میں ہیوی پرافٹ کے خواب دیکھتے  
 ہو

ریڑھ کی ہڈی کے مروں اور بانس کی لکڑی کے جوڑوں میں  
 کوئی مطابقت تلاش نہیں بھی کی جاسکتی  
 لیکن رات کو اکثر تم یوں چیخ کر اٹھ بیٹھتے ہو  
 جیسے بانس کا نوکیلا اکھوا

تمہاری پسلیوں کے درمیان سے راستہ بناتا ہوا تمہارے دل تک جا  
 پہنچا ہو

آرٹھوپیڈک سرجن تمہاری تکلیف کا کوئی سبب نہیں بتا سکا  
 البتہ سائکرٹسٹ کی تشخیص درست معلوم ہوتی ہے  
 کہ تم تحت الشور کے تہ خانے میں  
 چاروں بیجوں کے بل چلنے کے مرض میں مبتلا ہو گئے ہو  
 (تابوس گھر / علی محمد فرشی)



---

فیض احمد فیض سارتر سے اپنی ایک ملاقات کے حوالے سے لکھتے ہیں ”ہم میں سے کسی نے پوچھا کہ شیکنپر، ٹالٹائے تو پیدا ہو گا جب ہو گا، آپ کے نظریہ ادب میں عاشقانہ یا غنا میہ ادب کا بھی کوئی مقام ہے یا نہیں؟ کہنے لگے، ہے کیوں نہیں۔ وہ تو ہر دل کا ایک فطری تقاضا ہے جس کی تسلیم لازم ہے لیکن وہ تو ایک پگڑنڈی ہے، شاہراہ نہیں ہے۔“

## لذیذ لمحے اور عبدالرشید

عبدالرشید کی نشوون کا بدن ماضی کے لذیذ لمحوں سے بھیگا ہوا ہے "اپنے لئے اور دوستوں کے لئے نظمیں" کا مطالعہ لذیذ لمحوں کی رواداد ہونے کے باوجود شدید تحکما درتا ہے شاید اس کی وجہ اس میں مسلسل پہلو دار علامتوں کا موجود ہونا ہے لیکن جو نی طبع ان علامتوں سے ماوس ہوتی ہے مفہوم کی خوبیو مسحور کرنا شروع کر دیتی ہے پھر بھی وہ سطرس جو کسی صورت میں بھی علامت کی گفتگو نہیں کھلا سکتیں اور عام سطر جیسی ہوتے ہوئے بھی مبہم ہوتی ہیں قاری کے ذہن پر ٹھنڈگی کا نشر مسلسل چلاتی رہتی ہیں یوں ابہام کی کیفیت اس رات کی مانند ہوتی ہے جس کے ماتھے پر چاند کا جھومر چمک رہا ہو اور بستی کا بدن رات کا سیاہ میں لباس پہن کر بھی ننگا ہو رہا ہو رات کے اس پر کشش اور لذت آمیز حرکے باوجود کسی دیوار کے سائے میں لیئے مفہوم کے خدو خال کا مطالعہ بہرحال تحکما دینے کا باعث بنے گا اگرچہ عبدالرشید یہ کہہ رہا ہے

”  
.....

میری آنکھوں میں جہانوں کا طلوع  
اپنے امکانوں تک آگیا ہے  
اور میں لفظوں کی بارش میں بھیگا ہوا

(پیش لفظ)

لیکن میں سمجھتا ہوں کہ شاعر ابھی تک Association of Ideas کی چوکھت سے باہر کھڑا بند دروازے پر دستک دے رہا ہے اور اپنے تصور کی کچھی پرواز سے بند دروازے کے اس پار موجود مناظر کی تصویر کشی کر رہا ہے۔ اب یہ ضروری نہیں ہے کہ اس کا تخیل پوشیدہ جہانوں کا احاطہ بھی کرے کبھی کبھی وہ جمجملا کر دروازے کی رینوں سے ایک آدھے منظر کی دھنڈی تصویر بھی دیکھتا ہے یہی وجہ ہے کہ جونی وہ جمجملا ہٹ کی اس کیفیت کو پہنچتا ہے تصور کئی قلابازیاں کھاتا دھکھائی دیتا ہے اور جونی نئی تصویر بنتی ہے وہ نارسا تخیل کی بنی تصویروں سے اس قدر فاصلے پر ہوتی ہے کہ ان کا آپس میں تعلق پیدا کرنے کی کوئی صورت نظر نہیں آتی۔

تم کے اندر جن چیزوں کو اہم تصور کیا جاتا ہے ان میں لفظ اور علامت سرفہرست ہیں۔ لفظ اپنے پہلوؤں میں موجود لفظوں سے مل کر ہر بار نیا مفہوم اور نئے معانی جنم دیتا ہے چاہے اس کے لئے لغت میں مخصوص مفہوم اور معانی ہی کیوں نہ مختص ہوں۔ اس طرح علامتیں معروضی حسن عام سطح سے یوں بلند کرتی ہیں کہ وہ تقليد (Imitation) کی حدود سے نکل کر اقلیم اظہار (Expression) میں جا قدم رکھتا ہے۔ یہاں تک پہنچنے پہنچنے متوجہ و پچپے صورت حال پیدا کرتی ہے کسی ایک Object کی تمثال (Image) میں ایک تصور کے کیوس پر نہیں بنتی بلکہ دو اور بعض اوقات دو سے بھی زائد Objects کی تمثالیں آپس میں مل کر تجريد کی صورت اختیار کر لیتی ہیں اور یوں جو تصویر بنتی ہے وہ یک رخی علامت سے کہیں مختلف ہوتی ہے لیکن تجريد کی سطح تک پہنچ کر متوجہ کائنی تھے دار علامت کی صورت ڈھلنا انتہائی نازک اور کثھن تخلیقی عمل ہے اشیاء کی معین علامتوں کے حصص کو باہم ملانے کا کام الٹ پ نہیں کیا جاسکتا بلکہ اس کے لئے احساس کے انتہائی لطیف تاروں کو مرتعش کر کے بلند ہونے والی سروں کی رہنمائی کا سارا لینا پڑتا ہے۔

عبدالرشید کی نشوون میں لفظ بھی مفہوم کی نئی تخلیقی لغت مرتب کر رہے ہیں

اور علامتیں بھی احساس کی اسی نازک سطح سے کشید کی گئی ہے۔

.....

میں اپنے بچپن کی گلیوں میں

ایک اساطیری لڑکا ہوں

جس کے ریشوں میں

دنیا کے سارے دریا بہ رہے ہیں

جس کے سر میں

کتابوں کے پلندے لگے ہیں

جو تہائی کی شاخوں سے لگ کر

محبت کی خواہش میں رونا چاہتا ہے

.....

(پیش لفظ)

عبدالرشید کی نثریوں میں پہلو دار علامتیں حسن بن کر آئی ہیں لیکن یہی علامتیں کہیں جا کر اتنی زیادہ پہلو دار ہو جاتی ہیں کہ وہ علامت سے زیادہ محض ایک بہم اشارہ محسوس ہونے لگتی ہیں اگرچہ اشارتیت (Suggestiveness) بھی علامت ہی کی ایک قسم ہے جو قاری کے تخیل کو اپنی گرفت میں لیکر ایک مخصوص سمت میں تمیز کر دیتی ہے اور یوں قاری تخیل کی اس تحریک کے بل بوتے پر مفہوم کی دنیا تک خود بخود لڑھکتا چلا جاتا ہے یوں شاعر لطیف اشاروں کے ذریعے اپنے پورے تجربے میں قاری کو ساتھ لیکر چلتا ہے مگر اس کے لئے اہم چیز یہ ہے کہ شاعر اشارتیت کا لوازمه محض اپنے ماحول سے تلاش نہ کرے بلکہ ذات کے دائرے کو پھیلاتا جائے یہاں تک کہ قاری کا تخیل اپنی نگاہ کے سامنے وہ ساری تصویریں بکھرتا محسوس کرے جو شاعر اس کے سامنے لانا چاہتا ہے۔ یہاں یہ ضروری نہیں ہے کہ قاری بھی تخیل کے برش سے ذہن کے کینوں پر بالکل وسلی ہی تصویر بنائے۔ ماحولی فرق رنگوں اور لکیروں میں معمولی تبدیلی پیدا کر سکتا ہے۔

عبدالرشید نے علامتوں کے ساتھ ساتھ اشارتیت کے اس فن کو بھی تحلیقی سطح

پر استعمال کیا ہے۔ لطف کی بات یہ ہے کہ محض اس نے کسی "شے" کے اشارے پر ہی اکتفا نہیں کیا بلکہ بعض مقامات پر یہ اشارے علامتوں کی جانب نشان دہی کرتے ہیں۔ یوں قاری کے ذہن میں پہلے علامت کے خدوخال آتے ہیں اور پھر علامتوں کی بدليوں کی کوکھ چیر کر مفہوم کی دھوپ برس پڑتی ہے۔ یہی تجربہ اس لظم میں ملاحظہ ہو۔

"مجھے خبر ہے کہ میری جڑیں نرم زمین کو کھود کر نیچے پھراؤں سے لپٹنے لگی ہیں اور پانیوں کے چشمے آہستہ آہستہ نیچے ہو رہے ہیں میری ہر یاول بھری سبز بانسوں میں پیلے پتے پھونٹنے لگے ہیں پرندوں کے گیت میری شہنیوں میں درد بھرے ہیں اور وہ مکان، جسے میں اپنی بنیادوں پر انھاتا چاہتا ہوں میری ہڈیوں کے طبلے پر لو ہے کی سلاخوں کی طرح جھوول کھا جائے گا....."

(پانیوں کے چشمے آہستہ آہستہ....)

اس ثم کے نکڑے کی ابتداء اگرچہ ایک واضح علامت سے ہوتی ہے لیکن رفتہ رفتہ بعد کی سطرس اشاریت کی دھنڈ میں ڈوبتی جا رہی ہیں جبکہ آخری سطر پھر ابھر کر علامت کا شفاف پیرھن پس لیتی ہے۔

"  
پانیوں کے چشمے آہستہ آہستہ نیچے ہو رہے ہیں میری ہر یاول  
بھری سبز بانسوں میں پیلے پتے پھونٹنے لگے ہیں....."

(پانیوں کے چشمے آہستہ آہستہ....)

لہن اشارے سے ایک خوبصورت علامت کا ہیولا بنتا ہے جس سے مفہوم تک رسائی قطعی مشکل نظر نہیں آتی۔ اس طرح ایک اور لظم کی چند سطرس ملاحظہ ہوں۔

"  
وقت کے خیے سے باہر میری آوازیں تیری قربت سے بو جھل ہیں  
آس پاس کی تاریکی میں میز پر ایک موم بھی جل رہی ہے  
پیروں کی انگلیاں تیرے پیروں کی انگلیوں میں اک ہالہ بنانا  
چاہتی ہیں-----

"  
(پانچویں لظم)

پہلی سطر میں علامت اپنے مخصوص مفہوم کو ساتھ لے کر آگے بڑھتی ہے  
دوسری سطر میں علامت کی سطح بلند ہو کر اشارت کی زمین پر قدم رکھتی ہے لیکن  
تیسرا سطر میں اشارت کی سطح پر ابہام کی کائی آگ آئی ہے۔ یوں لطف کی وہ کیفیت جو  
دو ابتدائی سطروں میں تھی آخری سطروں میں دب گئی ہے۔ موخرالذکر سطروں میں بننے والے  
ہالے کا کوئی واضح تصور نہیں ابھرتا نہ ہی شاعر کی جانب سے پیروں کی انگلیوں سے  
سرزد ہونے والا عمل کسی ایسے اشارے کو جنم دیتا ہے جو ناثم کی ذات سے بلند ہو کر  
قاری کی قوت متجملہ کو کسی علامت کی جانب متوجہ کر سکے۔ اگر ایسی سطروں میں گھض گئی  
کی ہوتیں تو شاید ان کی شدت محسوس نہ ہوتی لیکن یوں لگتا ہے کہ علامتوں کے  
ساتھ ساتھ بعض اشارے بھی ناثم نے تخیل کے اس تیشے سے تراشے ہیں جس کا  
ایک کونہ کند ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب وہ مخصوص کند کونہ استعمال کرتا ہے اشارے  
اور علامت کی صورت مسخ ہو جاتی ہے۔ اگرچہ ایسی سطروں کو ان کی ثبوں کے سیاق  
و سبق میں دیکھنے ہی سے اصل صورت حال کا صحیح اندازہ ہوتا ہے لیکن پھر بھی دو  
ایک سطروں کا مطالعہ دلچسپی سے خالی نہ ہو گا۔۔۔۔۔

”  
میرے جسم میں سورج ڈوب چکا ہے  
اور میں اس کی حدت سے تپ کر کمان کی طرح کس گیا ہوں

”  
.....

(پیش لفظ)

یہاں جس جانب ”سورج“ کے لفظ سے اشارہ کیا گیا ہے وہ قطعاً ”اپنے مخصوص  
کو واضح نہیں کرتا۔ خواہشات کا سورج جسم میں ڈوب جائے تو جسم کمان کی طرح کتا  
نہیں منسلک ہو کر نوث پھوٹ جاتا ہے۔ شاید یہاں کسی اور سمت اشارہ ہے ممکن ہے  
وہ اشارہ اس سورج کی جانب ہو جو حیات آمیز کرنیں پنچاہور کرتا ہے یعنی امید کا  
سورج، لیکن وہ اگر بدن کی پہنائیوں میں بجھے تو نوثی امیدیں بدن کی کمان کو کسیے کس  
سکتی ہیں۔ یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ نفترت کا آگ برساتا سورج بدن میں غروب ہونا مراد  
ہو گا اور جب ایسی کیفیت ہو تو بدن کا کمان کی صورت کس جانا ممکن ہے۔ یوں کسی  
کمان سے محبت اور الفت کے وہ تیر نکلیں گے جو مقابل کے دل میں ترازو ہو جائیں

گے لیکن ایسے مفہوم تک پہنچتے پہنچتے قاری کو تھکا دینے والے ریگستانوں کو عبور کرنا پڑتا ہے۔

مفہوم کے حوالے سے گفتگو کرتے ہوئے یہ جاننا بہت اہم ہو گا کہ "اپنے لئے اور دوستوں کے لئے نظمیں" ایسا مجموعہ ہے جس میں کل تمیں نہیں شامل ہیں جن میں سے دس نہیں مجید امجد، قمر جمیل، عابد عمیق، انوپا حیدر، فیاض حسین، عرش صدیقی، فرش درانی، مسعود اشعر اور اصغر ندیم کے نام ہیں جن میں شاعرنے ان دوستوں سے اپنی خالص محبت اور نفرت بھری محبت کا اظہار کیا ہے یہ نہیں اتنی متنوع نہیں ہیں کہ مفہوم کی کوئی نئی دنیا سامنے آتی ہو اسی طرح "حلقة ارباب ذوق" نامی نئم شاعری تو کیا اچھی نثر کا نمونہ بھی نہیں قرار دی جا سکتی۔

"یہ ایک بہت بڑا کمرہ ہے

جس میں دوسو کھڑکیاں ہیں

جس کے فرش پر چٹائیاں پڑی ہیں

جانبجا رطوبت کے دھبے ہیں

باہر سے دیکھنے والے اسے گرجا گھر سمجھتے ہیں

"....."

(حلقة ارباب ذوق)

ہاں البتہ اس کی آخری سطرس اپنی جانب ضرور متوجہ کرتی ہیں۔

"....."

اس کے بچے

ڈب کھڑبے ہیں

کوئی انہیں پاس نہیں بٹھاتا

کیونکہ ان کے منہ سے

جلتے ہوئے خون کی بو

چ کی طرح موجیں مار رہی ہے"

(حلقة ارباب ذوق)

"پہلی لطم" کا آغاز بھی درج بالا نہیں کی صورت بے جان اور سپاٹ ہے باقی

ماندہ نشیں بھرپور ہیں اور کئی لحاظ سے قابل تعریف بھی۔ خصوصاً۔۔۔ ”میں فرعون کا بت بنانا چاہتا ہوں“۔۔۔ ”اپنے لئے ایک مرفیہ“۔۔۔ ”ہوا دروازے کو کاٹ کر۔۔۔“۔۔۔ ”گیندے کے پھولوں کی باڑ۔۔۔“۔۔۔ ”پانیوں کے چیزے آہستہ آہستہ۔۔۔“۔۔۔ ”ایک نظم“۔۔۔ ”موسم پن چکیوں کی رفتار میں۔۔۔“ بہت اہم ہیں ”کالج نامہ“ کے عنوان سے جو چار نشیں شامل ہیں وہ کئی لحاظ سے پرکشش ہونے کے باوجود قاری میں آکتا ہے پیدا کر دیتی ہیں اس پر میں اپنی جانب سے کسی قسم کا تبصرہ کرنے کی بجائے لانجینس (Longinus) کے یہ الفاظ دہرانا ہی کافی سمجھوں گا۔

”کسی عامیانہ تفصیل کے لئے پر شکوہ اور سخیدہ الفاظ کا استعمال ایسا ہی ہو گا جیسے کسی بچے پر الیہ کے کروار کا مصنوعی چہرہ (Mask) لگا دیا جائے“

”پہلی نظم“۔۔۔ ”دوسری نظم“۔۔۔ ”تیسرا نظم“۔۔۔ ”چوتھی نظم“ اور ”پانچویں نظم“ کے عنوانات رکھنے والی نشیں خوبصورت اور کامیاب کوش ہیں اور اگر شاعر کی جانب سے اس نئی صنف کو منتخب کرنے کے بعد نشیں لکھنے کی ابتداء واقعی پہلی سے ”پانچویں نظم“ سے ہوئی ہے تو کہا جاسکتا ہے کہ طلوع کے وقت سورج بہ خوبصورت اور پر حیات شعاعیں بکھیر رہا تھا مگر جو نہیں وہ جست لگا کر کچھ اور پہنچا مکروہ بدیلوں نے اس کے چہرے پر داغ ڈال دیئے۔ متذکرہ دوستوں کے لئے دس نشوون میں سورج اگرچہ کالی بدیلوں سے نکل آیا ہے مگر کہیں کہیں اس قدر زمین پر جھک کر نفرت کے شعلے پھینکتا ہے کہ زمیں کی ہر ہالی خنک ہو کر جل اٹھتی ہے۔

اس حقیقت کو نہیں جھٹالیا جا سکتا کہ جنس کا مسئلہ انتہائی گھمیبر ہو گیا ہے اور شاعر جو قاری کے تخیل کو گرفت میں لے کر اس کی روح پر اثر انداز ہوتے ہوئے اسے سوچ کی نئی دنیا میں دکھاتا ہے اور تجویں کے نئے مراحل کے آئینوں میں اس کے نقوش سے آگاہ کرتا ہے اس پر کہیں زیادہ ذمہ داری عائد ہوتی ہے کہ وہ جنس کے مسائل کی گریں کھولے عبدالرشید نے بھی اس موضوع پر کھل کر اظہار کیا ہے لیکن یوں محسوس ہوتا ہے شاعر اس مسئلے کو حل کرنے کی بجائے شعوری طور پر اسے مزید الجھانا چاہتا ہے۔ حسین لفظ تو نور کی صورت ہوتے ہیں جن کی رہنمائی میں خیال اور تخیل کی پاکیزگی ابلاغ اور اظہار کی خوبیوں کی صورت بکھرتی اور دنیا کے گلب پر

موجود ملام پر اپنے وجود کی اصل تصور ثبت کرتی ہے۔ حیرت ہے شاعر نے اپنے ہاتھ  
میں حسین لفظوں کا روشن چراغ تو اخبار رکھا ہے مگر اس کی نورانی کرنوں سے راہنمائی  
حاصل کرنے کی بجائے چراغ کے نیچے موجود اندر ہیرے کو ہی قلم کی سیاہی بنانا زیادہ پسند  
کیا ہے۔

”

کتابوں سے بغل گیر ہو کر  
لڑکیوں کی لذت نہیں مل سکتی  
مباشرت کے لئے  
اصل انسانی اعضاء کا ہونا  
بہت ضروری ہے

”

(اصغر ندیم کے لئے ایک نظم)

”  
ایک نمرے کی وارفتگی  
تم میں جنم لے رہی ہے  
اسے ناسل سمجھ کر مت دباؤ

”

(فیاض تحسین کے لئے ایک نظم)

”  
تمہاری آنکھیں دو چھوٹے کبوتر ہیں:  
جو مباشرت سے گھراتے ہیں

”

(فیاض تحسین کے لئے ایک نظم)

”جچے تیری بیوی خود سے بد فعلی نہیں کرنے دے گی  
کیونکہ تو اس کے ساتھ تو چمٹا ہوا  
ایک شرابی کی طرح ہو گا

جو اپنے ذہن میں گم  
لذت کے منظر بنا رہا ہو گا

.....

(عبد عیق کے لئے ایک نظم)

میں فرعون کا ایک بُت بنانا چاہتا ہوں  
جس کی ریت  
انسانی ہڈیوں کے برادے سے بنائی ہوئی ہو  
جس کا پانی  
جبشیوں کے آب تناصل جیسا گاڑھا ہو

(میں فرعون کا بُت بنانا چاہتا ہوں)

”  
تیرے حروف کے پستان سے میرے منہ میں  
تیرا دودھ پھٹ جاتا ہے

”  
.....

(اردو شاعری پر ایک نظم)

اب اگر ان سطروں کو بھی کوئی فرد شاعری کئے تو مجھے شبہ ہو گا کہ وہ شاعری کے  
اصل مفہوم سے آگاہ نہیں ہے یہ کسی جنسی مریض کی زبان سے اگلے ہوئے لفظ تو  
ضرور ہو سکتے ہیں اس شاعر کے نہیں جو انسان کی روحانی تربیت کا باعث بنتا ہے۔  
اس سب کچھ کے ہوتے ہوئے بھی بعض سطروں ایسی ہیں جن کی گرفت بڑی  
شدید اور پر اثر ہے

”  
.....

عورتیں اپنے آنسوؤں کی برجھیاں مار رہی ہیں

”  
.....

(میں فرعون کا ایک بُت تراشنا چاہتا ہوں)

جو اپنے ذہن میں گم  
لذت کے منظر بنا رہا ہو گا

.....

(عبد عیق کے لئے ایک نظم)

میں فرعون کا ایک بُت بنانا چاہتا ہوں  
جس کی ریت  
انسانی ہڈیوں کے برادے سے بنائی ہوئی ہو  
جس کا پانی  
جبشیوں کے آب تناصل جیسا گاڑھا ہو

(میں فرعون کا بُت بنانا چاہتا ہوں)

”  
تیرے حروف کے پستان سے میرے منہ میں  
تیرا دودھ پھٹ جاتا ہے

”  
.....

(اردو شاعری پر ایک نظم)

اب اگر ان سطروں کو بھی کوئی فرد شاعری کئے تو مجھے شبہ ہو گا کہ وہ شاعری کے  
اصل مفہوم سے آگاہ نہیں ہے یہ کسی جنسی مریض کی زبان سے اگلے ہوئے لفظ تو  
ضرور ہو سکتے ہیں اس شاعر کے نہیں جو انسان کی روحانی تربیت کا باعث بنتا ہے۔  
اس سب کچھ کے ہوتے ہوئے بھی بعض سطروں ایسی ہیں جن کی گرفت بڑی  
شدید اور پر اثر ہے

”  
.....

عورتیں اپنے آنسوؤں کی برجھیاں مار رہی ہیں

”  
.....

(میں فرعون کا ایک بُت تراشنا چاہتا ہوں)

” اوقات کے اغلاط ناٹے میں اس نے اپنا پہلا قدم اس ڈیوڑھی  
کی سر ببر تاریکی میں پرندے بھر روشنی کی صورت میں رکھا

” (مجید امجد کے لئے۔۔۔)

” میں اپنے سینے کی خوبست آندھی میں نہ خسرو نہیں چاہتا  
مجھے مری خواہش کی گرمی میں دفن کر دو

” (ہوا دروازوں کو کاث کر.....)

” میں اپنی باؤں سے خود گھائل ہوں  
میری مٹی میرے خون میں ڈوب چکی ہے  
میرے پیرہن میں میرے گوشت کی گانٹھیں ہیں  
میری باتیں اس دھند کی طرح ہیں  
جو سورج نکلنے سے پسلے درختوں سے ہم کلام رہتی ہیں

” (دوسری نظم)

” مری جڑیں گھاس کی پتیوں کی طرح نہیں ہیں  
جو صرف نرم مٹی کے رخ ہیں  
اپنی بینائی کھولتی ہیں

” (دوسری نظم)

” میں شاخ کی طرح اپنے قد سے متوجہ ہوں اور نیلی دھاریوں میں

ان دیکھے گلابوں کی پر تیں کھل رہی ہیں

"....."

(بانیوں کے چشمے آہستہ آہستہ....)

"....."

ذات کے چھپلے میں خود کار اسٹھ سے لیس مدافعت میں بھی  
وہ چھیننے والی ہے میں اپنے انعام کا آخری حرف ہوں بیت الحزن  
کی طرف میرے پاؤں تمہاری یادوں کی گرامر سے بو جھل ہیں

"....."

(بانیوں کے چشمے آہستہ آہستہ)

"....."

دکھ انسان کو بھگو درتا ہے اور اس پر پڑنے والی خوب  
اس کی روح تک نہیں پہنچتیں، ایسی دھوپ کی طرح  
جو کوں تار کی سڑک پر برس کر اسے پکھلا دیتی ہے  
لیکن مٹی کی طینت اور اس کے خمیر کے دروازے نہیں کھول سکتی

"....."

(ایک اظہم)

یہ ایسی سطرس ہیں جو واقعی شاعر نے تخلیقی عمل سے گزر کر کھمی ہیں ان کے  
حوالے سے جذبے کا یہ اظہار کتنا حقیقی اور اعلیٰ معلوم ہوتا ہے۔



---

مختصر یہ کہ زبان شاعر کے لیے ساری کائنات کا آئینہ ہے۔ جب شاعر کوئی لفظ استعمال کرتا ہے تو اس لفظ کی باطنی ساخت میں کوئی اہم تبدیلی واقع ہو جاتی ہے۔ اس کی صوتی کیفیت، اس کی رفتار، اس کی تذکیر و تانیث، اس کا صوری پہلو یہ سب پہلو مل کر گویا ایک جیتا جا گتا پیکر تشکیل دیتے ہیں، جو معنی کے بیان کی بجائے اس کا مرقع آنکھوں کے سامنے لے آتا ہے۔

(ڈال پال سارتر)

## روشن صحیح کا مبتلاشی

جاوید شاہیں کے مجموعہ کلام "صحیح سے ملاقات" کا مطالعہ ختم کیا ہی تھا کہ میری  
ساعتوں کی دھرتی پر انہیں سال کی عمر میں موت کو گلے لگانے والے شاعر کے یہ الفاظ  
دکھ کی نصل بونے لگے۔

"Good by my friend its hard to die

When all the birds are singing in the sky

With the flowers every where

I wish that we could both be there

We had joy we had fun

We had seasons in the sun"

آخر جمال کے افسانے "ہری گھاس اور سرخ گلاب" میں اس گیت کو بار بار  
سننے والی معصوم اور فرشتوں جیسی لڑکی کو جب اس کی ماں پیار سے کہتی ہے کہ "اچھے  
اچھے نئے ناکرو" تو وہ بڑے بھوپن سے جواب دیتی ہے "ای مجھے یہ بہت پزند ہے"  
وہ ماں سے یہ بھی پوچھتی ہے "کیا یہ حق ہے کہ جن لوگوں سے خدا محبت کرتا ہے وہ  
جو انی میں مر جاتے ہیں۔"

ماں سے اتنے عجیب سوالات کرنے والی معصوم لڑکی جو مسلسل موت کے

جزیروں کی سمت بڑھ رہی ہے مگر اس کا شور اس سے آگاہ نہیں وہ اگر ایسے شاعر کے  
لغوں میں خود کو گم کرے جسے اپنی موت سے قبل ہی کینسر میں بتلا ہونے کی خبر ہو گئی  
ہو تو اس اتفاق میں تقدیر کے کتنے جبر مٹے محسوس ہوتے ہیں۔

جاوید شاہیں کی ثنوں کے مطالعے سے اگرچہ بننے والے ہیولے میں تھوڑی سی  
تبدیلی ہو جاتی ہے لیکن دکھ اور کرب کے پورٹریٹ کے سارے رنگ ایک جیسے لگتے  
ہیں۔

”ایک ہی چیز کو  
دوسری دفعہ دیکھتا ہوں  
تو کچھ اور دکھائی رہتا ہے  
چہرہ جو پہلی نظر میں  
دنیا کا حسین ترین چہرہ لگتا ہے  
دوسری ہی نظر میں اس کا نقشہ بدل جاتا ہے  
“.....

(چیزوں کو کیا ہوتا جاتا ہے)

موت دونوں طرف اعصاب کے ریشے میں حصی جا رہی ہے مگر جاوید  
شاہیں فرشتہ سیرت لڑکی کی ماں کی طرح موت کی معین وقت کی آمد سے بے خبر نہیں۔  
آنے والے ہر لمحے میں اسے عناصر کی ترتیب مزید بکھرتی محسوس ہو رہی ہے اور یہ  
تبدیلی بہت تیزی سے ہو رہی ہے کہ موت کے آہنی قدموں کی آواز بہت قریب پہنچ  
چکی ہے۔ وہ موت کی ایک ایک جنبش پر نظریں رکھے ہوئے ہے بالکل اس شاعر کی  
طرح جو انہیں سال کی عمر میں ہی موت سے بغلگیر ہو گیا تھا۔ مگر یہاں موت اس سے  
بغلگیر ہونے کے لئے نہیں آ رہی اگر ایسا ہوتا تو وہ یقیناً ”کہتا۔۔۔

“Good by my friend its hard to die

When all the birds are singing in the sky

With the flowers every where.....”

مگر موت تو اس کے ساتھ اکیس سال محبت بھری رفاقت کے گزارنے والی کی

سمت بڑھ رہی ہے اور وہ فرشتہ صورت لڑکی کی طرح اس سے بے خبر جوں مرگ شاعر  
کی طرح اپنے سینے میں کینسر پال رہی ہے۔ جاوید شاہیں اس منظر سے نوٹا جا رہا ہے  
اسے یوں لگنے لگا ہے کہ سب کچھ بدلتا ہے۔

چیزوں کو کیا ہوتا جاتا ہے  
کچھ سمجھ میں نہیں آتا  
اگر یہی کیفیت رہی تو؟  
انجام سے رزانہتا ہوں

(چیزوں کو کیا ہوتا جاتا ہے)

موت کا وہ منحوس سایہ جو اس کے ذہن کی چھت کے ساتھ چپکا ہوا ہے پہلی  
نظر میں حسین نظر آنے والی چیزوں پر پڑنے لگتا ہے تو دوسری مرتبہ وہ اس طرف اپنی  
نگاہ اٹھانے کی سکت اپنے آپ میں نہیں پاتا۔ موت کی منزل اگرچہ صرف اس کو محبت  
بھری رفاقت بخشے والی ساتھی کے قریب آ رہی ہے مگر اس کے ذہن سے چند سائے  
اسے اس قدر بوکھلا چکے ہیں کہ وہ جدھر نگاہ اٹھاتا ہے یہ سایہ لپک کر ادھر جا پہنچتا  
ہے۔

دوستوں کو چور نظروں سے دیکھتا ہوں  
یہوی کی بات کا جواب  
اس کی طرف دیکھے بغیر ہی دلتا ہوں  
میرے ساتھ بچے پیار سے لپٹتے ہیں تو ان پر  
دوسری نگاہ ڈالنے سے ڈرتا ہوں

(چیزوں کو کیا ہوتا جاتا ہے)

جاوید شاہیں کو اس کے علاوہ بھی کئی غم ہیں۔ وہ اپنے اندر موجیں مارنے والی

صلحیتوں سے آگاہ ہے۔ اسے یقین ہے کہ جب بھی موقع ملا اس کے اندر سے راس جنین یوں بڑھے گا کہ اس کی جڑیں زمین کے شتم میں دور دور تک پھیل جائیں گی اور اس کے نیچے سے جنم لینے والی کونپل آسمان کی وسعتوں کی جانب لپک کر سکھ کے سامنے پھیکے گی۔ مگر اس کے ساتھ برا گھنا و تکھیل کھیلا جا رہا ہے۔ بارشیں بے کار جا رہی ہیں۔ دھوپ کو زندگی بخشے والی کرنیں یوں ہی صالح ہو رہی ہیں۔ اور وہ زمین کی پنج سے دور پڑے بیج کی صورت زمین میں دفن ہونے کو ترس رہا ہے۔ وہ خود غرض نہیں ہے کہ وہ اپنے ننھے سے وجود کو بچانے کے لئے مصلحت کے خول میں بند ہو جائے اور نہ ہی وہ خود نمائی کے اندر ہے شوق میں دفن ہونا چاہتا ہے کہ یوں اس کا چھوٹا سا وجود پھیل کر نگاہوں کا مرکز بن جائے گا۔ اس کا ثبوت اس کا یہ اصرار ہے کہ اس کے سرہانے پتھر نسب نہ کیا جائے۔ یہ اصرار وہ ان بد طینت لوگوں کے شکوہ رفع کرنے کے لئے کر رہا ہے جن سے اسے خطرہ ہے کہ وہ اسے خود غرض کیسیں گے۔ وہ اپنے شجرہ نسب کی تشریف اور پہچان کے بو جھل پتھر تلے دب کر اپاچ نہیں بننا چاہتا۔ وہ تو بے نام پتھر کو محض نوٹے جسم کے سارے کے لئے استعمال کرنا چاہتا ہے۔ وہ اس خواہش کا اظہار اس لئے کر رہا ہے کہ اسے یقین ہے کہ یوں بارشیں بے کار نہیں جائیں گی اور سورج کی کرنیں شمر آور ثابت ہوں گے۔

”مجھے زمین میں اتار دو

زمین کو میری ضرورت ہے

زمین کو اچھے بیج کی سخت ضرورت ہے

میں نہیں چاہتا کہ میرے ہوتے زمین بخوبی جائے

.....

.....

مجھے زمین میں اتار دو

لیکن میرے سرہانے پتھر نہ رکھنا

.....

.....

مجھے زمین میں اتار دو  
 چند لمحوں کے لئے  
 چند سالوں کے لئے  
 ضرورت پڑے تو  
 چند صدیوں کے لئے  
 میں مروں گا نہیں  
 اچھائیں کبھی نہیں مرتا۔۔۔

(مجھے زمین میں اتار دو)

درختوں کی نوٹی شاخوں کا الزام جب جس کی رسی میں بندھی اس ہوا پر  
 دھرا جاتا ہے جو شاعر کے گھر کی دیوار پر اوندھے منہ پڑی ہے تو وہ اس کے دفاع پر اتر  
 آتا ہے۔ اسے یقین ہے کہ بچے بھی خزاں زدہ شجر کی شاخیں نہیں توڑ سکتے کہ بچے تو  
 صرف پھلوں سے لدے درختوں کی جانب متوجہ ہوتے ہیں۔ چڑوا ہے اس لئے گناہ گار  
 نہیں کہ سبز شاخوں کی عدم موجودگی کے باوجود اگر پھر بھی وہ ادھر کا ریخ کریں گے تو  
 انہیں اپنی بھیڑوں کے پیٹ میں بموت نہ ہونیا پڑے گی۔ پرندے بچی بے قصور ہیں کہ  
 ان کے بوجھ سے بھلا شاخیں کیوں کر ٹوٹ سکتی ہیں وہ ٹوٹ جانے والی شاخوں کے  
 اصل راز سے آگاہ ہے۔

.....  
 لیکن جب شاخیں خود بخود ٹوٹنے لگیں  
 تو درختوں پر زوال کی گھڑی ہو سکتی ہے۔

(درختوں پر زوال کی گھڑی)

الزام دھرنے والے اس راز سے آگاہ ہوتے ہیں تو کافی جاتے ہیں۔ اس  
 زوال کی گھڑی سے آنکھیں چرانے کے لئے ہی تو وہ بے گناہوں پر الزام دھر رہے  
 تھے۔ اصل راز سے آگاہ ہونے پر الزام دھرنے والے بچھر جاتے ہیں اور یوں جب اگلی  
 صبح منہ اندریں شاعر اٹھتا ہے تو اس کی دہنیز پر آنے والے دن کی لاش پڑی ہوتی  
 ہے۔

”صحیح منہ اندر ہرے

میں نے گھر کا دروازہ کھولا تو

دہنیز پر آنے والے دن کی لاش پڑی تھی

لاوارث لاش

ایک میل چادر میں لپٹی ہوئی

.....”

(عدالت کو کیسے سمجھاؤں)

اس نئی مصیبت سے چھکارا پانے کی کوئی صورت نظر نہیں آتی کیونکہ اصل مجرم نے حسب روایت سارے نشان صاف کر کے بڑی چالاکی سے صحیح کی لاش کو اس چادر میں لپیٹ دیا ہے جسے اوڑھ کر اس کی بیوی فاشی کے الزام سے بری قرار پائی تھی۔ یہ چادر اس کے گھر کی چار دیواری بھی بنی تھی اور اسے اس لئے دوسروں کو خدا کے نام مستعار بھی دیا تھا مگر اسے کیا خبر کہ وہ دھوکے کے وسیع جال میں پھنس چکا

ہے۔

.....”

اب میں عدالت کو کیسے سمجھاؤں

کہ میرے ساتھ تو خدا کے نام پر

بہت بڑا دھوکا ہوا ہے

.....”

(عدالت کو کیسے سمجھاؤں)

اس کی ہر صفائی اس کے وجود کو مزید جکڑتی چلی جاتی ہے یوں وہ اپنے آپ کو بے گناہ ثابت کرنے کی کوشش اور جدو ججد میں بے روزگاری کے عفریت کا شکار ہو جاتا ہے۔ یہ وہ مقام ہے جہاں اچھے دنوں کے خوبصورت سپنے پلت پلت کر دستک دیتے ہیں۔ اچھے دن گھر کی دہنیز پر کبھی نہیں آتے۔ آدمی ان خوبصورت مگر با جھ سپنوں سے چھکارا پانا بھی چاہے تو نہیں پاسکتا۔

”بے روزگاری کی طویل فرصت میں

میں نے بہت کوشش کی  
لیکن میرے خوابوں نے  
میرے مفاؤ کی خاطر  
مرنے سے انکار کر دیا

"....."

(میں کیسے مان لوں)

شاعر غنوں اور مصیبتوں کے اس بے ہنگم ہجوم میں بھی آمید کی ڈور تھاے  
ہوئے ہے کیونکہ وہ جانتا ہے کہ زندگی کوڑے کے ڈھیر پر چکنے کے لئے نہیں ہوتی  
اگرچہ اسے معلوم ہے کہ زندگی کی سلطنت پر بے چہرہ لوگوں کی حکومت ہے مگر وہ عزم  
کئے ہوئے ہے کہ-----

"....."

میں پیٹ کو اتار کر  
کھونٹی پر لٹکا دوں گا  
اور پھر ہر طرف پھیلی ہوئی چپ سے  
خالی پن نکالنے میں لگ جاؤں گا  
ایسے درخت کے نیچے نہیں بیٹھوں گا  
جو اگلے برس سایہ دینے کے قابل نہ رہے  
اپنی محنت کا پھل ضرور کھاؤں گا

"....."

(میں کیسے مان لوں)

وہ صبح کے نرم گرم ریلے ہونٹوں پر اپنا حق جانتے ہوئے تاریک رات کا سیند  
اپنے تیشہ فرہاد سے چیر رہا ہے مگر جو نہی اسے خبر ہوتی ہے کہ روشن صبح تو نو دو تیوں  
کے بستر کی زینت کسی فاحشہ کی طرح بنی ہوئی ہے تو وہ اپنے پورے وجود میں نفرت کی  
گرمی بھر کر نئی ہم پر نکل کھڑا ہوتا ہے  
”میں موقع کی تلاش میں ہوں“

اگر کبھی صبح کی دو شیزہ  
 کسی نو دولیتے کے ساتھ رات گزارنے کے بعد پھٹلے پر  
 اچانک راہ میں مل جائے  
 تو میں اس فاحشہ کو  
 بالوں سے گھینتا ہوا  
 شر کے چورا ہے میں لے آؤں  
 اور لوگوں کو جمع کر کے کہوں  
 کہ یہی وہ بد کار ہے  
 جس نے ہمارے چروں پر کالک مل رکھی ہے  
 ہمیں انڈھیرے کھونے کی مشقت پر لگا کر  
 خود بد قماش اور چھوٹے لوگوں کے ساتھ  
 رنگ روپیاں منا رہی ہے  
 اس کی سزا سنگاری ہے  
 لوگو!

اپنا اپنا پتھرا اٹھاؤ  
 اور اس کا ناپاک وجود چھانی کر دو

.....

### (لوگو اپنا اپنا پتھرا اٹھاؤ)

جاوید شاہیں کی ساری نئیں اسی روشن صبح کی تلاش کی روپر تاثر لگتی ہیں جس پر  
 اس کا جتن ہے مگر وہ کسی اور کے بستر کی زینت بنی ہوئی ہے۔ اس ہر جائی صبح کو وہ  
 چاہتا ہے سنگار کر دے۔ مگر لوگوں کے ہاتھ کئے ہوئے ہیں۔ مغدور لوگ اپنے ہاتھوں  
 میں کیسے پتھرا سکتے ہیں۔ وہ خود بھی اس قابل نہیں کہ صبح کو گرفتار کر سکے کیونکہ  
 اس کے پاس ایسے ہاتھ نہیں ہیں جو صبح کو کپڑا لائیں۔ مگر وہ صبح سے ملاقات اور اسے  
 گرفتار کرنے کے پنے تو دیکھ سکتا ہے۔ یوں اس کی خواہشات کا ایک ہی عنوان بنتا  
 ہے ”صبح سے ملاقات“ اور یہی اس کے مجموعے کا نام بھی ہے۔

جاوید شاہیں کے ہاں اشیائے محسوس (Object of sense) کے ساتھ جو رویہ  
 پایا جاتا ہے وہ کئی جتوں سے منفرد ہے متصورہ (Fancy) اور متخیلہ (Imagination)  
 پہلو پہ پہلو متحرک ہو کر جذبات فہم اور حواس کی راہنمائی میں ہر بار ان چھووا جزیرہ  
 تلاش کرتی ہیں اور یہ سارا عمل محض اس کی ذات سے متعلقہ فیصلے نہیں کرتا بلکہ شاعر  
 غیر ذاتی (Impersonal) ہو کر شعری مواد یوں ترتیب دیتا ہے کہ ہر حاس فرد اپنے  
 دل کے دروازے پر اس کی دستک محسوس کرتا ہے۔ اس بات کا اندازہ نہیں کہ  
 عنوانات سے بخوبی کیا جاتا سکتا ہے۔ ”گم ہو جانے والا موسم“۔ ”درختوں پر زوال کی  
 گھڑی“۔ ”جزوں کے بغیر وجود کا الیہ“۔ ”پانی درخت اور پرندے“ ہوا ہمارے  
 کس کام کی، یہ علامتیں ایسی ہیں جو محض شاعر کی ذات تک محدود نہیں بلکہ ان سے ہر  
 فرد آگاہ ہے کہ زندگی کا ایک ایک لمحہ ان عناصر سے بندھا ہوا ہے۔ لیکن جس نجح  
 سے جاوید شاہیں نے انہیں برتا ہے وہ عام ہوتے ہوئے بھی عام نہیں رہیں۔  
 خوبصورت علامتوں، شاعرانہ مواد، متخیلہ اور متصورہ کے ہوتے ہوئے بھی یوں محسوس  
 ہوتا ہے شاعر کے پاس کہنے کو تو بہت کچھ ہے مگر وہ کہہ کچھ بھی نہیں پایا۔ کہیں کہیں  
 سطروں کی بناوٹ بھی یہ ظاہر کرتی ہے کہ جتنے بھی لفظ استعمال ہوئے ہیں ان کی  
 ضرورت نہ تھی بس اصل بات کہنے کے لئے تمہید باندھی گئی ہے پھر تمہید کے فوراً  
 بعد احساس ہوتا ہے کہ شاعر محض اشاروں سے آگے نہیں بڑھ سکا۔ اگرچہ طرس  
 انتہائی سادہ ہیں لیکن شاعر کا تذبذب ابہام پیدا کر دیتا ہے جو قاری اور شاعر کے  
 درمیان خلیج بن جاتا ہے غالباً ”برف کے جس جبر کا وہ شکار ہے اس نے اس کے جسم  
 میں بننے والے مفہوم کے لئے کو بھی منجد کر دیا ہے۔ یوں وہ لفظوں کے بدن میں جو  
 گرمی بھر رہا ہے اس میں مفہوم کی بھرپور جدت شامل نہیں ہو رہی۔

”

ان پہاڑوں سے برف کا ایک نکلا  
 نہ جانے کن راستوں سے  
 میدانی علاقوں میں اتر کر  
 میرے دل پر قابض ہو گیا

میرے رگ دپے میں سما گیا  
اور اب جون کا آگ برساتا سورج بھی  
اسے پکھلانے سے قاصر ہے

(برف کا جر)

مجھے یقین ہے جس روز جاوید شاہیں برف کے اس جہر سے نجات پا جائے گا وہ  
اور بھی خوبصورت نشیں لکھے گا اس لئے کہ اس کا کام تو ابھی باقی ہے۔

.....

ابھی مجھے بہت لکھنا ہے  
دم توڑتی اچھائی کے لئے  
انسان کا وقار بحال کرنے کے لئے  
میرا شمر کیا ہو گا  
کچھ کہا نہیں جا سکتا  
لیکن اتنی تسلی ضرور ہے  
آنے والے تاریک زمانے میں  
میرے روشن الفاظ ہی  
میرے محافظ ہوں گے

(ابھی مجھے بہت لکھنا ہے)

(۶۱۹۹۱)

## شرافت کا پل اور رشتہوں کی تملچھت

فراعنہ مصر کے عہد کی وہ تحریریں جو نباتاتی کاغذوں، چونے کے پتھروں اور  
ٹھیکریوں پر ہیرا میقی رسم الخط میں ملی ہیں ان میں سے برٹش میوزیم لندن میں محفوظ  
ہیں جس کا نام HARRIS PAPYRUS ہے۔ اس لحاظ سے اہم ہو گا کہ اس کا زیادہ تر حصہ  
کلام نرم و نازک پر مشتمل ہے۔ انہی شاعرانہ تحریریوں کا مطالعہ کرنے کے بعد ماہر  
آثاریات آر۔ ٹیوکی نے خیال ظاہر کیا تھا کہ

”مصریوں نے پر جوش اور تند جذباتی فطرت پائی تھی ان کے نزدیک  
پاکیزگی کوئی خوبی نہ تھی جوان عورتیں ایسا میں اور جالی دار لباس  
پہنتیں کہ ان کا بدن صاف جھلک دیتا وہ عشق و عاشقی کے معاملات  
میں محض خوابوں کی دنیا میں کھوئے رہنے کی روادرانہ نہیں تھیں بلکہ وہ  
تو عملی اقدام کی قائل تھیں“

ہیرودوٹس نے تو یہاں تک لکھا ہے کہ  
”مصر کی عورتیں اپنی روزمرہ کی زندگی میں بہت آزاد تھیں اور دعوتیں وغیرہ کے موقع  
پر تو انتہائی آزادی کے ساتھ ہڑ بازی کا مظاہرہ کرتیں اور خرید و فروخت کے لئے وہی  
باہر جاتی تھیں“

ہیرودوٹس نے اس سلسلے میں ایک کہانی بھی بیان کی ہے جس کے مطابق بتایا گیا

ہے کہ کسی فرعون کی بد پلٹنیوں سے چڑکر دیوتاؤں نے اس سے بینائی چھین لی اور شرط رکھی کہ جب تک وہ ایسی عورت سے نہ ملے گا جو عنینہ اور اپنے شوہر سے وفادار ہو تب تک انہا رہے گا۔ کہتے ہیں فرعون نے اپنی ملکہ کو بلایا مگر بینائی نہ لوٹی۔ وزراء، امراء اور رؤسائے کی بیگمات کو بلایا گیا وہ انہا ہی رہا۔ شربراہ کی عورتوں کو اکٹھا کیا گیا، لیکن بینائی سے محروم رہا۔ دوسرے شروں کی عورتوں کو بلایا گیا مگر نتیجہ وہی رہا۔ حتیٰ کہ اسے پڑوی ملک سے رجوع کرنا پڑا۔ وہاں کی ایک عورت جو اپنے شوہر کی وفادار تھی، اس کے جو نبی مقابیل آئی، اس کی بینائی لوٹ آئی۔

ابن حنف کی کتاب ”مصر کا قدیم ادب“ سے فراعن مصر کے عمد کی یہ تلخ تصویر یوں رقم کرنے کو جی چاہنے لگا ہے کہ میں ابھی ابھی عطیہ داؤد کی نشری نظموں کا ترجمہ پڑھ کر فارغ ہوا ہوں اور سوچ رہا ہوں کہ عورت کی مادر پدر آزادی اور باپ، بھائی، بیٹی اور شوہر کے رشتہوں کے بغیر وہ کیسا معاشرہ ہو گا جو مرد اور عورت کی برابری کی سطح پر قائم رہ سکے گا۔

عطیہ داؤد کی سندھی نشری نظموں کا اردو ترجمہ فہیدہ ریاض نے کیا ہے۔ عطیہ نے اپنی کتاب کا سندھی نام ”شرافت جی پلٹر اٹ“ رکھا تھا جسے بعینہ ”شرافت کا پل صراط“ کہا گیا ہے۔ انتظار حسین اور حیدر نیم نے اسے سندھی شاعری کی نئی آواز قرار دیا ہے۔ کشور ناہید اور شیخ ایاز نے کتاب کے ابتدائیے لکھے ہیں۔ شیخ ایاز کا ابتدائیہ ”مہاگ“ سندھی میں ہے جبکہ کشور ناہید نے اردو میں ”رات کے انگارے پکڑ کر چلنے والی شاعرہ عطیہ داؤد“ نے نام سے تحریر کئے گئے ابتدائیے میں اسے اب تک ہو چکے کام کا اگلا مرحلہ قرار دیا ہے۔ وہ لکھتی ہیں:-

”.....فرق یہ تھا کہ ہم جو روایت اور ماوں کی نسل کی تلہجت لئے تھے ہم اپنی غزل میں کبھی کبھی روایت توڑتے تھے۔ لظم میں غیر روایت جذبوں کی شذنب کرتے تھے اور نہیں لظم میں قطعی شعری روایت سے ناماؤں مگر انسانی شب و روز سے قریب تر منظروں کو تحریر کرتے تھے۔ ہماری بعد کی نسل جس میں عطیہ داؤد ایک نمایاں نام ہے ان لکھنے والیوں نے تکلف اور تصنیع کے ان تعلقات کو، جن سے ہم

آسانی سے دامن کشان نہیں ہو سکتے تھے، انہیں آتش رفتہ جانا.....”  
 فہمیدہ ریاض کے ترجمے اور کشور ناہید کی ”بلہ شیری“ کوئی معمولی سند نہیں۔ یہ تو Femism کی دو پروجش وکیل شاعرات کی سند ہے لہذا قوم کو عطیہ داؤد کی صورت میں جو ”عطیہ“ ملا ہے اس کی نظموں کی زبانی اس کے ”فرمودات“ صرف تمیں ملکڑوں میں ملاحظہ ہوں۔

”....اگر تمہیں کاری کہہ کر قتل کریں

مرجانا، پیار ضرور کرنا  
 شرافت کے شوکیں میں  
 نقاب ڈال کر مت بینھنا، پیار ضرور کرنا.....  
 وہ کیا کریں گے؟ بس سنگار ہی تو کریں گے تم کو  
 تم اپنے جیون پل کا لطف اٹھانا، پیار ضرور کرنا  
 تمہارے پیار کو گناہ بھی کما جائے گا  
 تو کیا ہوا..... سہ جانا، پیار ضرور کرنا“

(اپنی بیٹی کے نام)



”میری زندگی کا سفر  
 گھر سے قبرستان تک  
 لاش کی طرح

باب، بھائی، بیٹے اور شوہر کے کاندھوں پر دھری ہوں  
 مذہب کا غسل دے کر  
 رسموں کا کفن پین کر  
 بے خبری کے قبرستان میں وفا دی گئی ہوں“

(سفر)



”..... ماں، مجھے معاف کر دیا  
میں تجھے چھوڑ کر جا رہی ہوں  
کیونکہ میں اپنی بیٹی کو تاریکی میں  
ٹھوکریں کھاتے نہیں دیکھ سکوں گی  
ماں! میں کتیا تو نہیں جو ایک نوالے کی خاطر  
باپ، بھائی، سر، شوہر اور بیٹی کا منہ تکنی رہوں۔  
لوٹی رہوں ان کے قدموں میں  
ماں! یہ نوالہ مجھے پیش نہ کر جو تجھ کو بھی خیرات میں ملا ہے  
ابا کی وراثت کی چوتھائی  
اور شوہر کے حق مر کے احسان کا پھندا اپنی گردن سے نکالنا چاہتی  
ہوں ”

(اڑان سے ملے)

سائزھے تین ہزار سال پسلے کی قدیم عورت میں نے ابتداء میں دکھادی تھی۔ مغرب میں ہم سے زیادہ آزاد عورت کی زیوں حالی بھی آپ کے سامنے ہے۔ بے شک

مونیکا جیسی عورت امریکہ کے صدر کو کثیرے میں کھڑا کر سکتی ہے مگر سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس سے وہ کتنا احترام حاصل کر پائی ہے۔ بیٹی، بہن، یوں اور ماں جیسے مقدس رشتؤں سے شاخت نہ کی جانے والی عورت کا تصور میرے لئے حال ہے۔ کیا ایسا ممکن نہیں ہے کہ ہمارے معاشرے میں زیریں سطح پر تلپھٹ کی صورت ہی میں سی، فجع رہنے والے مقدس رشتؤں کو برقرار رکھتے ہوئے معاشری خود کفالت اور برابری کی بات کی جائے۔

اے عطیہ داؤڈ!

اے کشور ناہید!

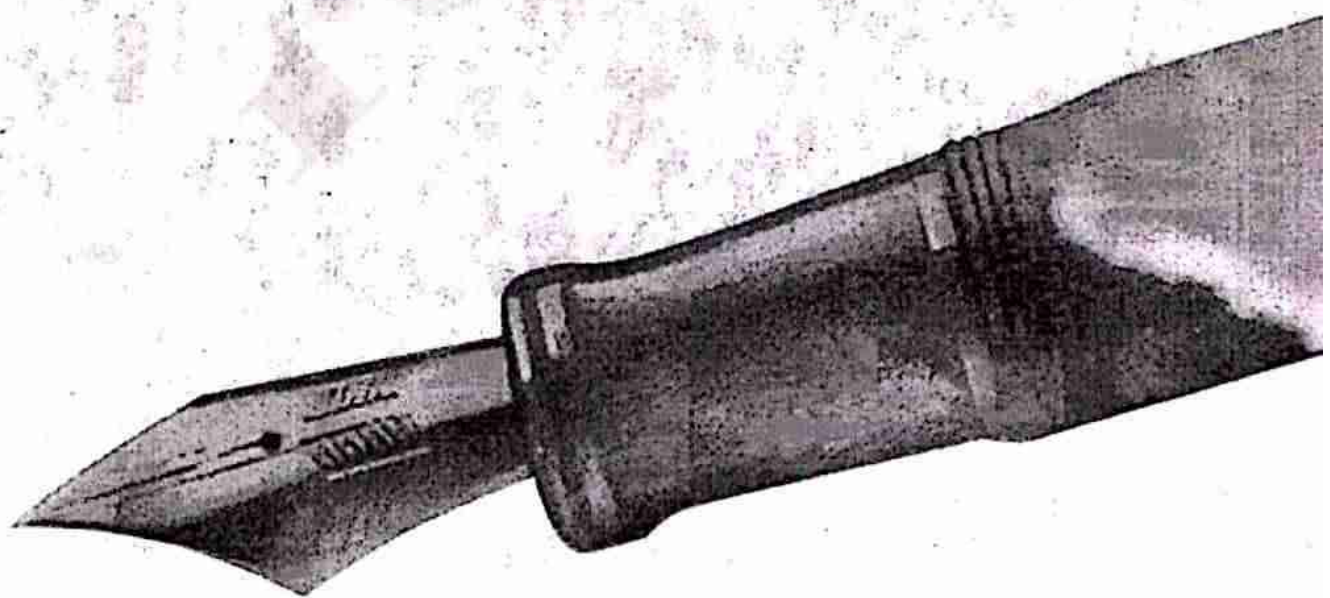
اے فہمیدہ ریاض!

ہو سکے تو ٹھنڈے دل و دماغ سے اس امکان پر غور کرنا، کیا یہی رشتے عورت کے احترام کی آخری پناہ گاہ نہیں ہیں۔



---

اگر آدمی اور سانپ دونوں کو دو دھپینے کو دو تو دونوں میں ایک فرق  
نظر آئے گا، ڈستے وقت سانپ اس بات سے بے خبر ہوتا ہے کہ وہ  
آدمی کو ڈس رہا ہے۔  
(شیخ لیاز)



أختنا

Impact

نئی صدی میں اولیٰ موضوعات



## نئی صدی میں ادبی موضوعات

نئی صدی میں ادبی موضوعات کیا ہوں گے؟ اس سوال کا کوئی بھی جواب دینے سے پہلے یہ دہرالیما ازبس ضروری ہے کہ وقت و زماں کی یہ کلینڈری اور تقویمی تقسیم ایک سماجی وظیفے کے سوا اور کچھ نہیں ہے۔ وقت کو جن پیانوں سے ہم ماپنا چاہتے ہیں وہ ہمارے لئے ہی معتبر ہیں اور اگر انسان کوچھ سے نفی کر دیا جائے تو زماں بس ایک مجرد ہبہ اورہ جاتا ہے اور کائنات اپنی تمام ترو سعت اور حشر سامانیوں کے مٹی، پتھر اور کیمیائی عناصر کا ایک بے معنی ڈھیر۔ جب زمان و مکاں، انسان کے وجود، ہی سے معنویت پانتے ہیں تو اسکے سارے مظاہر بھی فی الاصل اسی سے معتبر ہیں۔ چنانچہ تاریخ، فلسفہ، منطق، طبعیات، مابعد الطبعیات، عدل و سیاست، قانون، اخلاق، معاشرت، میعشت غرض علوم و فنون کا کوئی بھی شعبہ نہ لیں اور الہامی کتب، مذاہب، روایات اور اساطیر کو بھی اسی لڑبی میں پرولیں، سب کا بنیادی موضوع انسان رہا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ گزر چکی صدیوں میں ادب کا موضوع "انسان" تھا اور نئی صدی میں بھی اس کا موضوع "انسان" ہی ہو گا۔ جب ہومر، ورجل، ارسطو، افلاطون، ڈیکارت، ہیگل، کانت، ڈاروں سے لے کر حافظ، سعدی، رومی، عطار، انن رشد، ان خلدون، عرفی، نظیری، غالب، آتش، مومن اور اقبال تک حتیٰ کہ گزشتہ صدی کے آخری لمحات تک قلم کاغذ پر سرگنوں رکھنے والا ہر مفکر، دانش ور اور ادیب اسی بینیادی موضوع کے تقاضوں کو پورا

کرنے میں جتار ہے، تو آنے والے وقت کا تخلیق کار بھی اس بیانی فریضے سے پہلو تھی کیے کر سکے گا۔ تاہم نئی صدی کے ضمنی سوالات ایک نئی معنوی ترتیب پالیں گے۔ کچھ امور جو بہت اہم تھے غیر اہم ہو جائیں گے اور کچھ باقیں جو ترجیحات کی فرست میں ذرا نیچے تھیں اور آجائیں گی۔

نئے سرے سے ترتیب پاتی ترجیحاتی فرست میں پہلا ضمنی سوال انسانی زندگی کی بتا کا ہو گا۔ گزشتہ صدی میں تخلیق کئے گئے ادب کا مطالعہ کریں تو اس کا مرکزہ "موت" بتا ہے۔ موت کا مظہر اولیٰ تحریروں میں خوف، سراسریگی، نفرت، دشمنی، ناخوشگواری، بے اطمینانی، غم، یاسیت اور اضطراب جیسے مہاجات کو انجینت دینے کا باعث بنتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ لذت، حظ، انبساط، وجود، قناعت، شوق، یقین اور جرأۃ جیسے محسوسات پورے معاشرے میں رفتہ رفتہ ثانویٰ و تیرہ بنتے چلے گئے ہیں۔ تاہم گزشتہ صدی کے آخری دورانے کی تخلیقات کا مطالعہ یوں خوش آئند ٹھہرتا ہے کہ اس عرصے میں لکھنے والا موت کی منفی تعبیر کے اس جبر سے مطمئن نہیں ہے۔ لہذا میں یقین سے کہہ سکتا ہوں کہ نئی صدی کا ادب انسانی بقاء کے گرد ہی گھومے گا۔ یہی سوال اس انسان کا (کہ جو سامنی ایجادات اور اقتصادی وسائل پر قبضے کے سبب ایک ایسے محبوں دیوتا کی صورت سامنے آیا ہے، جو اپنے بدن ہی کو نگل کر اپنی بھوک مٹانا چاہتا ہے) رخ موز کر اسے اپنے بیانی منصب اور اصل منہاج کی طرف لے جا سکتا ہے۔

دوسرा ضمنی سوال، جو میرے نزدیک ایک نئی صدی میں نئی معنویت پائے گا وہ کائنات کے شعور کی روحانی تعبیر سے متعلق ہو گا۔ گزشتہ صدی میں بھی یہ سوال ادب کا موضوع بنتا ہے مگر یوں محسوس ہوتا ہے کہ رنگ و نسل کی بیاناد پر ہونے والی تفرقی کے سبب یہ سوال وہ بیانی اہمیت نہ پا سکا جس کا یہ استحقاق رکھتا ہے۔ کل تک یہ سوال سیاہی مائل جلد رکھنے والی اقوام کے ہاں قدرے شدت سے اُختتار ہے مگر فوراً یوں ذب جاتا رہا کہ سفید قام اقوام کی اقتصادی و تہذیبی بالادستی نے انہیں ٹھیک سے اس کے ساتھ وابستہ نہ رہنے دیا۔ تاہم وقت اقتصادی وسائل اور طاقت کے نئے میں چور قوموں کے سماج کو وہاں لے آیا ہے جہاں سے ان کا روحاںی بحر ان اپنی انتہائی شدت سے دکھنے لگا ہے۔ لہذا نئی صدی میں کائنات کی

ر اُن تعبیر کا سوال سفید قام قوموں سے متعلق ادیبوں کے ہال شدت کے ساتھ اٹھے گا اور چونکہ شاعری میں کثیر جتنی تعبیر کی زیادہ گنجائش ہوتی ہے لہذا ایسی قوموں کی مرغوب صنف شاعری ہی نہ گی جبکہ رنگیں جلد والی قومیں اپنی بقاء کو خارجی وسائل سے والستہ دیکھنے کے سبب داخل سے خارج کی طرف غور کرتی رہیں گی۔ یوں ان کے ادب کے بیانی م موضوعات بھوک، ذلت، غصہ اور ضد جیسے ہی رہیں گے۔

تیرا اہم ضمیں سوال جو ادب کا حصہ نہ گا وہ تہذیب اور اخلاقیات کو مانپنے والے نئے پیمانوں کی تلاش اور پرانے تہذیبی و اخلاقی سوالات کی نئی نئی توجیحات ہو گا۔ جدید تراور سرچ موافقانی نظام اور اس کے وسیع نفوذ نے دنیا کو سیکھ کر رکھ دیا ہے۔ اس گلوبل ولیچ کا انسان ایک دوسرے کے اس قدر قریب ہو گیا ہے کہ ایک دوسرے کے ابدان کی خوبیوں بھی اس کے لئے اجنبی نہیں رہی۔ مختلف قوموں، نسلوں اور تہذیبوں کے اس قدر قریب آجائے کے سبب پرانے تہذیبی و ثقافتی مسلمات میں درازیں پڑنا شروع ہو گئی ہیں۔ نئی صدی میں یہی تہذیبی و ثقافتی توڑ پھوڑ نئے اخلاقی سوالات کی صورت سامنے آئے گی اور تیزی سے معصوم ہوتے قدیم تہذیبی آثار ادب کے اوراق پر یہ سوال نقش کر جائیں گے کہ کیا کچھ تہذیبیں اور ثقافتیں محض اس لئے فائیق ہوتی ہیں کہ وہ اقتصادی و سائنسی منبوں پر قدرت رکھتی ہیں۔

ہمارے ہال بھی یہی موضوعات بلا کم و کاست ادب کا حصہ بنیں گے تاہم میرا نفیاتی سلط پر یہ بھی تجزیہ ہے کہ چونکہ ہماری پوسٹ کارگنگ مٹی جیسا ہے اور ہم اس پر یقین بھی رکھتے ہیں کہ ہماری تخلیق مٹی سے ہوتی ہے لہذا ہمارے ہال موضوعات پر مٹی کی گرفت پہلے کی طرح مفہومیت رہے گی۔ فکری سلط پر مجھے یوں لگتا ہے کہ مٹی کی یہی ممکن ہمارے اولیٰ موضوعات کو ادائیت پرست مدد بینت اور مادیت پسند سائنس سے چالینے میں کامیاب ہو جائے گی۔

ہمارے ہال ایک اور فنی سوال مزید بیانی اہمیت پائے گا کہ آخر نام نہاد عالمی طاقتون (طاقت) کے انسانی وسائل کی غلط تقسیم اور ان پر غاصبانہ قبضے کے سبب انسانی علوم اور فنون کی محدود و تشریع کی اجازت کیوں دی جائے اور اس تہذیبی سامراج کے محدود نقطہ

نظر کو کیوں تسلیم کیا جائے

بہت سے اندیشوں کے باوصف میں پر امید ہوں کہ فنِ صدی میں ادب انسان کو زندگی کا روشن چہرہ بہر حال دکھانے میں کامیاب ہو جائے گا۔

(جنوری ۲۰۰۰ء)



روزنه

شخصیات  
کتابیات

## شخصیات

|                                                                               |                           |                     |
|-------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|---------------------|
| اصغر عابد کی غزل کس ولدت سے صدق مثال<br>تک، نئی صدی کے ادبی موضوعات           | غزل، اختتامیہ             | آتش                 |
| تصویر خدا                                                                     | اہم ایسیہ                 | آدم                 |
| معنی کے پھلیتے آفاق                                                           | تلقید                     | آراؤان              |
| شرافت کا پل اور شتوں کی تلچھت                                                 | شم                        | آرشیوکی             |
| ڈاکٹر انور زاہدی کی کہانیاں اور<br>شیخو سکوپ، آصف فرخی کراچی اور انول         | افسانہ، شخصیہ، ایماواشارہ | آصف فرخی            |
| ناں، محمد حمید شاہد کے ادبی تنازعات<br>ڈاکٹر مرزا حامد ہیگ پی ایچ ڈی پیلم خود | تنازعے                    | آغا بابر            |
| ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ<br>اشرف شاد کاناول بے وطن                               | خاکہ                      | آغا طالش            |
| قلزم شفاف                                                                     | نادل                      | آن قاب احمد (ڈاکٹر) |
| معنی کے پھلیتے آفاق                                                           | اہم ایسیہ                 | آمنہ فیضی           |
| محمد حمید شاہد کے ادبی تنازعات<br>شم اور اس کا لب و لبجہ                      | تلقید                     | آندرے               |
| حسن میرا محسن                                                                 | ایماواشارہ                | آلی یوجرال          |
| قلزم شفاف                                                                     | شم                        | ابر راحم            |
|                                                                               | تعزیزی                    | ابر ثنو             |
|                                                                               | اہم ایسیہ                 | ان الاعراضی         |

|                                                                                                 |                                    |                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|---------------------|
| شرافت کا میں اور رشتہوں کی تلچھت                                                                | شم                                 | ائن حنیف            |
| نئی صدمی میں اولیٰ موضوعات                                                                      | اختتامیہ                           | ائن خلدوان          |
| نئی صدمی میں اولیٰ موضوعات                                                                      | اختتامیہ                           | ائن رشد             |
| اصغر عابد کی غزل لمحہ ولنت سے صدق مقال<br>تک، معنی کے پھیلتے آفاق                               | غزل، تنقید                         | ائن سینا، بو علی    |
| محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات                                                                  | ایماؤ اشارہ                        | ابو بکر مشتاق       |
| اصغر عابد کی غزل لمحہ ولنت سے صدق مقال<br>تک                                                    | غزل                                | بو سعید ابو الحیر   |
| ایک نامکمل ابتدائیہ                                                                             | شخصیہ                              | پالو                |
| چولے اور کونج                                                                                   | تازعے                              | احمد نیازی (ڈاکٹر)  |
| اس دنیا کے غم                                                                                   | تعزیے                              | اجمیں               |
| ثانواں ہانواں تارا کے چند کروار                                                                 | نادل                               | احسن فاروقی (ڈاکٹر) |
| دھندرے کوس                                                                                      | نادل                               | اختشام حسین         |
| تصویرِ خدا، گورا کی در فتنیاں، محمد حمید<br>شاہد کے اولیٰ تازعات                                | ابتدائیہ، افسانہ،<br>ایماؤ اشارہ   | احمد جاوید          |
| مشکوک الفاظ                                                                                     | تازعے                              | احمد خلیل جازم      |
| گورا کی در فتنیاں                                                                               | افسانہ                             | احمد داؤد           |
| شم اور اسکا لب و لبجہ، محمد حمید شاہد کے<br>اولیٰ تازعات                                        | شم، ایماؤ اشارہ                    | احمد سیل            |
| ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ، فاتحہ کی شاعری<br>چولے اور کونج، محمد حمید شاہد کے اولیٰ<br>تازعات       | خاکہ، تازعے،<br>ایماؤ اشارہ        | احمد عقیل روی       |
| افتخار باعثِ افتخار، ڈاکٹر مرزا حامد بیگ<br>پی اچ ڈی ٹکم خود، محمد حمید شاہد کے اولیٰ<br>تازعات | تازعے، ایماؤ اشارہ                 | احمد فراز           |
| افتخار باعثِ افتخار، ڈاکٹر مرزا حامد بیگ<br>پی اچ ڈی ٹکم خود، گورا کی در فتنیاں،                | تازعے، افسانہ، خاکہ<br>ایماؤ اشارہ | احمد ندیم قاسمی     |
| ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ، محمد حمید شاہد کے اولیٰ<br>تازعات                                        |                                    |                     |

|                                                                                        |                           |                |
|----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|----------------|
| رشید امجد کے افسانوں کا میں، نشم اور اس<br>کالب و لجہ، محمد حمید شاہد کے اولیٰ تنازعات | افسانہ، نشم، ایما و اشارہ | احمد بیش       |
| محمد حمید شاہد کے اولیٰ تنازعات                                                        | ایما و اشارہ              | آخر حسین جعفری |

|                                                                              |                          |                    |
|------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|--------------------|
| روشن صبح کا متلاشی                                                           | شم                       | آخر جمال           |
| آسیب میرم زندگی کی نئی تفہیم                                                 | نالوں                    | آخر حسین رائے پوری |
| مشکوک الفاظ                                                                  | تنازعے                   | آخر شمع            |
| مشکوک الفاظ                                                                  | تنازعے                   | آخر عثمان          |
| نئی صدی میں اولیٰ موضوعات                                                    | اختتامیہ                 | ارسطو              |
| وہندلے کوس، مشکوک الفاظ، محمد حمید                                           | نالوں، تنازعے،           | ارشد چمال          |
| شاہد کے اولیٰ تنازعات                                                        | ایما و اشارہ             |                    |
| تصور خدا، محمد حمید شاہد کے اولیٰ                                            | ایماد اسیہ، ایما و اشارہ | ارشد محمود         |
| تنازعات                                                                      |                          |                    |
| قصہ ایک مضمون کا                                                             | افسانہ                   | ارشد معراج         |
| پھر دل سے کھیل اپنا                                                          | تعزیے                    | ارمنان             |
| محمد حمید شاہد کے اولیٰ تنازعات                                              | ایما و اشارہ             | ارشد مطہلی         |
| محمد حمید شاہد کے اولیٰ تنازعات                                              | ایما و اشارہ             | اسعد گیلانی (سید)  |
| آصف فرشی کراچی اور انول ہال، محمد                                            | شخصی، ایما و اشارہ       | اسلم فرشی (ڈاکٹر)  |
| حید شاہد کے اولیٰ تنازعات                                                    |                          |                    |
| مشکوک الفاظ                                                                  | تنازعے                   | اشرف سعیم          |
| اشرف شاد کا نال بے وطن، محمد حمید                                            | نالوں، ایما و اشارہ      | اشرف شاد           |
| شاہد کے اولیٰ تنازعات                                                        |                          |                    |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی ایچ ڈی بیکم خود                                       | تنازعے                   | اشرف صبحی وہلوی    |
| ایک چرہ چرہ جو چرہ، محمد حمید شاہد کے                                        | خاک، ایما و اشارہ        | اشفاق احمد         |
| اولیٰ تنازعات                                                                |                          |                    |
| مشکوک الفاظ                                                                  | تنازعے                   | اشفاق عامر         |
| لوشان فیضی اور چین بہ جین، نشم اور اس کالب<br>ولجہ، لذیذ لمحے اور عبد الرشید | سفر نامہ، نشم            | اصغر ندیم سید      |
| اعتراف، مشکوک الفاظ، چولے اور کونج                                           | تنازعے، شخصی             | اصغر عابد          |

|                                                                                                                                               |                             |                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|-----------------------|
| ایک نئی آرورہ، اصغر عابد کی غزل لس و لذت سے صدقی مقال تک، محمد حید شاہد کے اولیٰ تازعات                                                       | غزل، ایماواشارہ             | اصغر مددی             |
| گوراکی در فنکیاں                                                                                                                              | افسانہ                      | اعتبار ساجد           |
| شم اور اس کا لب و لجہ                                                                                                                         | شم                          | اعجاز راہی (ڈاکٹر)    |
| گوراکی در فنکیاں، ایک چڑھہ چڑھہ چڑھہ<br>ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی اچ ڈی بلکم خود                                                                 | افسانہ، خاک                 | آغا بابر              |
| اعتراف، مخلوک الفاظ، افتخار باعث                                                                                                              | تازعے                       | افتخار عارف           |
| افتخار، ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی اچ ڈی بلکم خود، گہر کی تلاش میں رانجھا، محمد حید شاہد کے اولیٰ تازعات                                          | سفر نامہ، ایماواشارہ        | انفل خان (جان ریبو)   |
| کیا یوں بھی لکھا جا سکتا ہے؟، محمد حید شاہد کے اولیٰ تازعات                                                                                   | تازعے، ایماواشارہ           | افلاطون               |
| تیز ہوابیں جنگل کے بلائے گا، نئی صدی میں اولیٰ موضوعات                                                                                        | نظم، اختتامیہ               | اقبال (علامہ ڈاکٹر)   |
| معنی کے پھیلتے آفاق، تمنا کے اوہر<br>عشق کے اوہر، عالیٰ کے تخلیقی شعور کا منطقہ،<br>نئی صدی میں اولیٰ موضوعات، آصف فرخی<br>کراچی اور انول ہال | نقید، غزل، اختتامیہ<br>خشیے | اقبال آفاقت (پروفیسر) |
| معنی کے پھیلتے آفاق، تمنا کے اوہر<br>عشق کے اوہر، محمد حید شاہد کے اولیٰ تازعات                                                               | نقید، غزل، ایماواشارہ       | اکبر حیدی             |
| مزدوب آدمی                                                                                                                                    | شخصی                        | السیگنڈر لوریا        |
| ڈاکٹر انور زاہدی کی کمانیاں اور شیخو<br>سکوپ، محمد حید شاہد کے اولیٰ تازعات                                                                   | افسانہ، ایماواشارہ          | المین ٹین             |
| اردو ادارے اور لی پور                                                                                                                         | تازعے                       | امجد اسلام امجد       |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی اچ ڈی بلکم خود، فاخرہ کی<br>شاعری، گوہر کی تلاش میں رانجھا                                                             | تازعے، نظم، سفر نامہ        | امجد طفیل             |
| تصویرِ خدا، گوراکی در فنکیاں، محمد حید                                                                                                        | اہم ایسے، افسانہ،           |                       |

|                                                                                                                                                                                                                |                                              |                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|--------------------------|
| شہد کے اولیٰ تازعات                                                                                                                                                                                            | ایماؤشارہ                                    | امرتا پر تم              |
| مردہ پھولوں کی سمنی                                                                                                                                                                                            | ناول                                         | انتخار حسین              |
| ڈاکٹر مرزا حامدیگ پی اچ ڈی بیکم خود،<br>افتخار باعث افتخار، گورا کی در فتیاں، معنی کے<br>پھلیتے آفاق، تمنا کے ادھر عشق کے ادھر،<br>شرافت کا پل اور رشتہوں کی تلمذت، آسیب<br>میر مزندگی کی نئی تفہیم، مؤدب آدمی | تازعے، افسانہ، تنقید<br>غزل، نثر، ناول، شخصی |                          |
| پتھروں سے کھیل اپنا<br>اردو اوارے اور لی پو                                                                                                                                                                    | تعزیے                                        | اجمیرضوانی               |
| تصور خدا                                                                                                                                                                                                       | تازعے                                        | اجمیر سیپی               |
| شم اور اس کا لب و لجہ، ایک نئی آرورہ، محمد حمید<br>شہد کے اولیٰ تازعات                                                                                                                                         | ابتدائیہ                                     | انعام الحن جاوید (ڈاکٹر) |
| محمد حمید شہد کے اولیٰ تازعات                                                                                                                                                                                  | شم، شخصی، ایماؤشارہ                          | انوار فطرت               |
| لذیذ لمحے اور عبدالرشید<br>ڈاکٹر انور زاہدی کی کہانیاں اور<br>شیخو سکوب، گورا کی در فتیاں، محمد حمید شہد<br>کے اولیٰ تازعات                                                                                    | افسانہ، ایماؤشارہ                            | انوار فیروز              |
| رشید احمد کے افسانوں کا میں<br>گورا کی در فتیاں، محمد حمید شہد کے اولیٰ<br>تازعات                                                                                                                              | افسانہ                                       | انوپاحدیر                |
| اردو، اوارے اور لی پو<br>سو موٹلی، اعتراف، محمد حمید شہد کے اولیٰ<br>تازعات                                                                                                                                    | شم                                           | انور زاہدی (ڈاکٹر)       |
| شم اور اس کا لب و لجہ، محمد حمید شہد کے<br>اولیٰ تازعات                                                                                                                                                        | افسانہ، ایماؤشارہ                            | انور سجاد (ڈاکٹر)        |
| شم                                                                                                                                                                                                             | افسانہ                                       | انور سدید (ڈاکٹر)        |
| اردو، اوارے اور لی پو                                                                                                                                                                                          | تازعے                                        | انور محمود خالد          |
| شم، ایماؤشارہ                                                                                                                                                                                                  | خاکہ، ایماؤشارہ                              | انور مسعود (پروفیسر)     |
| شم، ایماؤشارہ                                                                                                                                                                                                  | شم                                           | انیس ناگی                |
| شم                                                                                                                                                                                                             | شم                                           | انیس مجتبی               |
| شم                                                                                                                                                                                                             | شم                                           | الفونس ریب               |
| خاکہ                                                                                                                                                                                                           | خاکہ                                         | اولف پالے                |
| شم، ایماؤشارہ                                                                                                                                                                                                  | تازعے                                        | اے، جی، جوش              |

|                      |                                  |                                                                                                         |
|----------------------|----------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| اے حمید              | تازعے، سفر نامہ،<br>ایماؤ اشارہ، | ڈاکٹر مرازا حامد بیگ پی ایچ ذی نظم خود،<br>لوشان فیضی اور چین بے چین، محمد حمید<br>شاہد کے اولیٰ تازعات |
| ایماؤ ایشن پا        | نقلم                             | تیز ہوا میں جنگل کے بالے ہے؟                                                                            |
| ایماؤ اپنہ           | تفقید                            | معنی کے پھیلتے آفاق                                                                                     |
| ایمیز                | تفقید                            | معنی کے پھیلتے آفاق                                                                                     |
| این میر گی شمل       | خاکہ                             | ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ                                                                                   |
| بادرہ شریف           | شخصیے                            | مذوب آدمی                                                                                               |
| باد لیسر             | شم، تفقید                        | شم اور اس کا بوجہ، معنی کے پھیلتے آفاق                                                                  |
| بر فانو              | تفقید                            | معنی کے پھیلتے آفاق                                                                                     |
| بر گس                | خاکہ                             | ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ                                                                                   |
| بر گسال              | تازعے                            | مشکوک الفاظ                                                                                             |
| بشمیر نا تج پانڈے    | خاکہ                             | ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ                                                                                   |
| باشیر حسین ناظم      | ایماؤ اشارہ                      | محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات                                                                          |
| بلائل احمد           | تازعے                            | مشکوک الفاظ                                                                                             |
| بدرج میں را          | افسانہ                           | رشید احمد کے افسانوں کا میں                                                                             |
| بلخ شاہ              | افسانہ                           | ڈاکٹر انور زاہدی کی کہانیاں اور اسٹیتو سکوپ                                                             |
| بنی اسٹنسی           | نال                              | دل اک بند کلی                                                                                           |
| پابند نرودا          | تریزیے                           | محسن میرا محسن                                                                                          |
| پانکوکو نا ہو        | نال، تفقید                       | محبت مردہ چھولوں کی سمفنتی، معنی کے پھیلتے آفاق                                                         |
| پروست                | تفقید                            | معنی کے پھیلتے آفاق                                                                                     |
| پروین طاہر (پروفیسر) | شخصیے، ایماؤ اشارہ               | ایک نئی آرورہ، محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات                                                           |
| پریشان خلک           | تازعے                            | ڈاکٹر مرازا حامد بیگ پی ایچ ذی<br>نظم خود                                                               |
| پشکن                 | شخصیے                            | محسن، میرا محسن                                                                                         |
| پلٹر س خارجی         | خاکہ                             | ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ                                                                                   |
| پکاسو                | تفقید                            | معنی کے پھیلتے آفاق                                                                                     |

|                                                           |                  |                  |
|-----------------------------------------------------------|------------------|------------------|
| ایک مکمل اہم ایسے                                         | شمعی             | چشمیں            |
| انختار باعث انختار                                        | تازے             | بیر پندا         |
| شم اور اس کا لب و لبجہ                                    | شم               | تا شیر           |
| ایک چرہ چرہ بہ چرہ                                        | خاکہ             | تائیں سعیہ       |
| معنی کے پھیتے آفاق                                        | تحمید            | ترینیت           |
| ایک چرہ چرہ بہ چرہ                                        | خاکہ             | تو قیم انتہا خیل |
| شم اور اس کا لب و لبجہ، محمد حمید شاہد کے<br>اویٰ تاز عات | شم، ایماواشارہ   | تو بیر انجم      |
| شم اور اس کا لب و لبجہ                                    | شم               | تلی داس          |
| تیز ہو ایں جنگل کے بلائے گا                               | نظم              | تورج فراز مند    |
| مخلوک الخاظ، محمد حمید شاہد کے اویٰ<br>تاز عات            | تازے، ایماواشارہ | اویٰ صیف تمسم    |
| محسن میرا محسن                                            | تعزیت            | نا انسانی        |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی ایچ ڈی نائم خود، اس دنیا<br>کے غم  | تازے، تعزیت      | ٹریبا (در)       |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی ایچ ڈی نائم خود                    | تازے             | لی ایس الیٹ      |
| سو مو قلی                                                 | خاکہ             | نیڈ ہیوز         |
| محمد حمید شاہد کے اویٰ تاز عات                            | ایماواشارہ       | نا قب ملک        |
| محمد حمید شاہد کے اویٰ تاز عات                            | ایماواشارہ       | بروت محسن        |
| شم اور اس کا لب و لبجہ، محمد حمید شاہد کے<br>اویٰ تاز عات | شم، ایماواشارہ   | شمسہ شاد         |
| شم اور اس کا لب و لبجہ، محمد حمید شاہد کے<br>اویٰ تاز عات | شم، ایماواشارہ   | جا ذب قریشی      |
| خلدِ خیال، محمد حمید شاہد کے اویٰ<br>تاز عات              | غزل، ایماواشارہ  | جانس (ڈاکٹر)     |
| سو مو قلی                                                 | خاکہ             | جان بیجی         |
| شم اور اس کا لب و لبجہ                                    | شم               | جاوید احمد       |
| محمد حمید شاہد کے اویٰ تاز عات                            | ایماواشارہ       | جاوید آخر بیشی   |
| شم اور اس کا لب و لبجہ، روشن نسبتہ                        | شم، ایماواشارہ   | جاوید شاہین      |

|                                            |                      |                        |
|--------------------------------------------|----------------------|------------------------|
| متلاشی، محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات     | تازعے                | جادید طفیل             |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی اچ ڈی بیکم خود      | نادل                 | جمشید مرزا             |
| سکرور                                      | تازعے                | جمشید مسرور            |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی اچ ڈی بیکم خود      | تازعے                | جمبر                   |
| قلزم شفاف                                  | ابتدائی              | جلیل عالی              |
| تصویرِ خدا، مشکوک الفاظ، تمنا کے ادھر      | ابتدائی، تازعے، غزل، | جلیل احمد عدیل         |
| عشق کے ادھر، عالی کے تخلیقی شعور کا منطقہ، | ایماؤ اشارہ          | جلیل جالبی             |
| محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات             | ایماؤ اشارہ          | جلیل الدین عالی        |
| محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات             | تازعے                | جو اُس                 |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی اچ ڈی بیکم خود      | شخصی                 | جو شین ہمارہ در        |
| ایک نئی آرورہ                              | تنقید                | جو گندر پال            |
| معنی کے پھیلتے آفاق                        | نثم                  | جہانگیر عمران          |
| آسیبِ برم زندگی کی نئی تفہیم، محمد         | نادل، ایماؤ اشارہ    | جائی                   |
| حید شاہد کے اولیٰ تازعات                   | شخصی                 | جیلانی کامران          |
| ایک نامکمل ابتدائی                         | تازعے                | چارلس (شرزادہ)         |
| مشکوک الفاظ                                | نثم                  | چیخوں (مولانا)         |
| شم اور اس کا لب و لبہ                      | نثم                  | حالی (مولانا)          |
| شم اور اس کا لب و لبہ                      | تعزیے                | حافظ شیرازی            |
| اس دنیا کے غم                              | تنقید                | حامد بیگ (مرزا، ڈاکٹر) |
| معنی کے پھیلتے آفاق                        | نثم                  | ایماؤ اشارہ            |
| شم اور اس کا لب و لبہ                      | نثم                  | حامد علی خان (مولانا)  |
| نئی صدی میں اولیٰ موضوعات                  | اختتامیہ             | حسن رضوی               |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی اچ ڈی بیکم خود،     | تازعے، افسانہ،       | حسین (ڈاکٹر)           |
| گوراکی درستیاں، محمد حمید شاہد کے اولیٰ    | ایماؤ اشارہ          | حسین احمد              |
| تازعات                                     |                      |                        |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی اچ ڈی بیکم خود      | تازعے                |                        |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی اچ ڈی بیکم خود      | تازعے                |                        |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی اچ ڈی بیکم خود      | تازعے                |                        |
| ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ                      | خاک                  |                        |

|                                            |                  |                        |
|--------------------------------------------|------------------|------------------------|
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی ایچ ڈی بیکم خود     | تازے             | حفیظ الرحمن احسن       |
| محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات             | ایماواشارہ       | حفیظ خان               |
| شم اور اس کا لب و لجہ                      | شم               | حمد احمد خان (پروفیسر) |
| مشکوک الغاظ، قصہ ایک مضمون کا، گورا        | تازے، افسانہ،    | حمد قیصر               |
| کی درفتیاں، محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات | ایماواشارہ       | حمد نسیم               |
| شرافت کا پل اور شتوں کی سچھت               | شم               | حمدیدہ معین رشوبی      |
| قصہ ایک مضمون کا                           | افسانہ           | حمسیر الرحمن           |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی ایچ ڈی بیکم خود     | تازے             | خاطر غزنوی             |
| ایک چرہ چرہ بہ چرہ                         | خاکہ             | خالد اقبال یاسر        |
| انختار باعث افتخار، محمد حمید شاہد کے      | تازے، ایماواشارہ | ادیٰ تازعات            |
| ادیٰ تازعات                                | ایماواشارہ       | خالد بن ولید           |
| محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات             | افسانہ           | خالدہ حسین             |
| گورا کی درفتیاں، محمد حمید شاہد کے اولیٰ   |                  |                        |
| تازعات                                     |                  |                        |
| اردو ادارے اور لی پ                        | تازے             | خلیق قریشی             |
| معنی کے پھیلتے آفاق                        | تعقید            | خوارزم شاہ             |
| معنی کے پھیلتے آفاق                        | تعقید            | DAG دہلوی              |
| تیز ہو ایں جنگل کے بلائے گا                | نظم              | دانست                  |
| مشکوک الغاظ                                | تازے             | دائم نوید              |
| ایک چرہ چرہ بہ چرہ                         | خاکہ             | دیلپ کمار              |
| تصورِ خدا، نئی صدی میں اولیٰ موضوعات       | ابتدائی، اختتامی | ڈارون                  |
| رشید احمد کے منتخب افسانے اور ڈاکٹر نواز ش | افسانہ           | ڈبلو سرفت پیغمب        |
| علی                                        |                  |                        |
| اس دنیا کے غم، ایک چرہ چرہ بہ چرہ،         | تعزیے، خاکہ      | ڈیانا (لیڈی، شزادی)    |
| معنی کے پھیلتے آفاق، نئی صدی میں اولیٰ     | تعقید، اختتامی   | ڈیکارت                 |
| موضوعات                                    |                  |                        |
| معنی کے پھیلتے آفاق                        | تعقید            | راہیں                  |
| معنی کے پھیلتے آفاق                        | تعقید            | راہیں                  |
| تصویرِ خدا                                 | ابتدائی          | راشد متن (ڈاکٹر)       |

|                                                                                                                                                              |                        |                        |                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|------------------------|--------------------|
| نہم اور اس کا لب ول جہ                                                                                                                                       | نہم                    | نہم                    | رافعہ وحید         |
| نہم اور اس کا لب ول جہ                                                                                                                                       | نہم                    | نہم                    | رامبو              |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی اچ ڈی نظم خود                                                                                                                         | تازے                   | تازے                   | رحمٰن مذنب         |
| نہم اور اس کا لب ول جہ                                                                                                                                       | نہم                    | نہم                    | رحمٰن              |
| نہم اور اس کا لب ول جہ، محمد حمید شاہد کے<br>اوٹی تازعات                                                                                                     | نہم، ایما و اشارہ      | نہم، ایما و اشارہ      | رخشنده کوکب        |
| نہم اور اس کا لب ول جہ                                                                                                                                       | نہم                    | نہم                    | رسکجان             |
| چولئے اور کونج                                                                                                                                               | تازے                   | تازے                   | رسول حمزہ          |
| رشید احمد منتخب افسانے اور ڈاکٹر                                                                                                                             | افسانہ، ایما و اشارہ   | افسانہ، ایما و اشارہ   | رشید احمد (ڈاکٹر)  |
| نواڑش علی، رشید احمد کے افسانوں کا میں، گورا<br>کی درفتاریاں، محمد حمید شاہد کے اوٹی تازعات<br>آصف فرخی کراچی اور انول ہال، محمد<br>حمید شاہد کے اوٹی تازعات | شخصیے، ایما و اشارہ    | شخصیے، ایما و اشارہ    | رفیق شای           |
| محسن میرا محسن                                                                                                                                               | تعزیے                  | تعزیے                  | روز میری ایڈ منڈز  |
| شاہاب کا آدھائی اور غالب                                                                                                                                     | افسانہ                 | افسانہ                 | رووال بارت         |
| نئی صدی میں اوٹی موضوعات                                                                                                                                     | اختتامیہ               | اختتامیہ               | رومی               |
| محمد حمید شاہد کے اوٹی تازعات،<br>اعتراف، ایک نئی آرورہ                                                                                                      | ایما و اشارہ،<br>شخصیے | ایما و اشارہ،<br>شخصیے | روف امیر (پروفیسر) |
| نہم اور اس کا لب ول جہ، محمد حمید شاہد کے<br>اوٹی تازعات                                                                                                     | نہم، ایما و اشارہ      | نہم، ایما و اشارہ      | ریمس فروع          |
| نہم اور اس کا لب ول جہ، اردو دارے اور لی<br>پو، محمد حمید شاہد کے اوٹی تازعات                                                                                | نہم، ایما و اشارہ      | نہم، ایما و اشارہ      | ریاض مجید (ڈاکٹر)  |
| ڈاکٹر انور زاہدی کی کہانیاں اور سیٹھو سکوپ                                                                                                                   | افسانہ                 | افسانہ                 | زاںکی              |
| نہم اور اس کا لب ول جہ، محمد حمید شاہد کے<br>اوٹی تازعات                                                                                                     | نہم، ایما و اشارہ      | نہم، ایما و اشارہ      | زاہد حسن           |
| لوشان قیضی اور چین بہ جین                                                                                                                                    | سفر نامہ               | سفر نامہ               | زاہدہ حنا          |
| دل اک بند کلی، فاختہ کی شاعری                                                                                                                                | تاؤل، نظم              | تاؤل، نظم              | ٹال پال سارتر      |
| ڈاکٹر انور زاہدی کی کہانیاں اور سیٹھو سکوپ                                                                                                                   | افسانہ                 | افسانہ                 | ساتو کوکی زاکی     |
| محمد حمید شاہد کے اوٹی تازعات                                                                                                                                | ایما و اشارہ           | ایما و اشارہ           | ساجدہ یوسف         |

|                      |                             |                                                                                           |  |
|----------------------|-----------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| س اروقی              | تازے، تقید،                 |                                                                                           |  |
|                      | ایماؤ اشارہ                 | محمد حیدر شاہد کے اولیٰ تازعات                                                            |  |
| ستی پال آند (ڈاکٹر)  | شخصی، ایماؤ اشارہ           | ایک نامکمل ابتدائیہ، محمد حیدر شاہد کے اولیٰ تازعات                                       |  |
| سجاد انور            | شم                          | شم اور اس کا لب و لبجہ                                                                    |  |
| سجاد باقر رضوی       | تازے، ناول، خاکے            | ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی اچ ڈی ٹکم خود، آسیب مبرم زندگی کی نئی تفہیم، ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ |  |
| سجاد حیدر ملک        | ایماؤ اشارہ                 | محمد حیدر شاہد کے اولیٰ تازعات                                                            |  |
| سجاد حیدر یلدرم      | شم                          | کچھ نثری نظم کے بارے میں                                                                  |  |
| سجاد ظہیر            | تقید                        | معنی کے پھیلتے آفاق                                                                       |  |
| سجاول خان راجحہ      | سفر نامہ                    | گھر کی تلاش میں راجحہ                                                                     |  |
| حر انصاری (پروفیسر)  | ناول                        | اشرف شاد کا ناول بے وطن                                                                   |  |
| سر فراز شاہد         | ایماؤ اشارہ                 | محمد حیدر شاہد کے اولیٰ تازعات                                                            |  |
| سرور نیازی (پروفیسر) | ایماؤ اشارہ                 | محمد حیدر شاہد کے اولیٰ تازعات                                                            |  |
| سریندر پرکاش         | افسانہ                      | رشید احمد کے افسانوں کا میں                                                               |  |
| سعادت حسن منتو       | تازے، ناول                  | ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی اچ ڈی ٹکم خود، دل اک بند کلی                                       |  |
| سعد حید              | تعزیے                       | پھرول سے کھیل اپنا                                                                        |  |
| سعد اللہ شاہ         | تازے                        | ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی اچ ڈی ٹکم خود                                                      |  |
| سعدی                 | اختتامیہ                    | نئی صدی میں اولیٰ موضوعات                                                                 |  |
| سترات                | غزل، ایماؤ اشارہ            | غلد خیال، محمد حیدر شاہد کے اولیٰ موضوعات                                                 |  |
| سلطان بارط           | شخصی، خاکہ، شم، ایماؤ اشارہ | ایک نئی آرورہ، سو موٹلی، کچھ نثری نظم                                                     |  |
| سلطان بابو           | افسانہ                      | کے بارے میں، محمد حیدر شاہد کے اولیٰ تازعات                                               |  |
| سلطان جیل نیم        | ایماؤ اشارہ                 | ڈاکٹر انور زاہدی کی کہانیاں اور شیخوں کو پ                                                |  |
| سلطان خنک            | ایماؤ اشارہ                 | محمد حیدر شاہد کے اولیٰ تازعات                                                            |  |
| سلطان قابوس          | تقید                        | محمد حیدر شاہد کے اولیٰ تازعات                                                            |  |
|                      |                             | معنی کے پھیلتے آفاق                                                                       |  |

|                          |                         |                                                                                              |
|--------------------------|-------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| شیم آغا قزلباش           | شیم، ایما و اشارہ       | شیم اور اس کا لب و لبج، محمد حمید شاہد کے اوپنی تازعات                                       |
| سلیم احمد                | تازع، نظم، ایما و اشارہ | مشکوک الخاطر، افخار باعث افخار، تیز ہوا میں جنگل کے بلائے گا، محمد حمید شاہد کے اوپنی تازعات |
| سلیم اختر (ڈاکٹر)        | افسانہ                  | گوراکی در فستیاں                                                                             |
| سلیمہ                    | تازع                    | افخار باعث افخار                                                                             |
| سمحتا                    | خاکہ                    | ایک چڑھ چڑھ بہ چڑھ                                                                           |
| سور داں                  | شیم                     | شیم اور اس کا لب و لبج                                                                       |
| سوکانی                   | خاکہ                    | ایک چڑھ چڑھ بہ چڑھ                                                                           |
| سید محمد عبداللہ (ڈاکٹر) | تازع                    | ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی اچ ڈی ٹائم خود                                                        |
| سید محمد عقیل            | افسانہ                  | قصہ ایک مضمون کا                                                                             |
| سید معین الرحمن (ڈاکٹر)  | شیم                     | شیم اور اس کا لب و لبج                                                                       |
| سیمون دی بو ر            | نظم                     | فارخرہ کی شاعری                                                                              |
| شاہد                     | تازع                    | افخار باعث افخار                                                                             |
| شاہد حنائی               | افسانہ                  | محمد حمید شاہد کے اوپنی تازعات                                                               |
| شاہ حسین                 | شیم                     | ڈاکٹر انور زاہدی کے افسانے اور سینھو سکوپ                                                    |
| شبلی نعمانی              | سفر نامہ                | کچھ شری نظم کے بارے میں                                                                      |
| شبہم رومانی              | تازع                    | یورپ میں چین چلا                                                                             |
| شبیر احمد قادری          | تازع                    | اردو، ادارے اور لپ پو                                                                        |
| مریف بھائی               | تعزیزی                  | کمالی کیسے بنتی ہے؟                                                                          |
| شفیق احمد                | خاکہ                    | ایک چڑھ چڑھ بہ چڑھ                                                                           |
| شفیق الرحمن              | تازع                    | ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی اچ ڈی ٹائم خود                                                        |
| شکیل                     | تازع                    | افخار باعث افخار                                                                             |
| شوپن بار                 | نالوں، ایما و اشارہ     | دھند لے کوس، محمد حمید شاہد کے اوپنی تازعات                                                  |
| شوکت و اسٹی              | غزل، ایما و اشارہ       | خلد خیال، محمد حمید شاہد کے اوپنی تازعات                                                     |
| شیم حیرر ترمذی (ڈاکٹر)   | افسانہ                  | محمد حمید شاہد کے اوپنی تازعات                                                               |

شہزادی

افسانہ، ایما و اشارہ

کے اولیٰ تازعات

چو لے اور کونج، ڈاکٹر مرزاعحمد گیک پی اچ ذی  
باقم خود، لوشان فیضی اور چین بہ جنین

تصورِ خدا

شرافت کا پل اور رشتہوں کی تلچھت  
اصغر عابد کی غزل لس ولذت سے صدق مقام  
تک

سمو فلی

ایک چرہ چرہ بہ چرہ  
گمراہی تلاش میں راجحا  
شم اور اس کا لب ولجد، محمد حمید شاہد کے  
اویٰ تازعات

اصغر عابد کی غزل لس ولذت سے  
صدق مقام تک، شم اور اس کا لب ولجد، محمد  
حید شاہد کے اولیٰ تازعات

معنی کے پھیلتے آفاق

مٹکوک الفاظ  
مٹکوک الفاظ، محمد حمید شاہد کے اولیٰ  
تازعات

گوراکی درفتاریاں، محمد حمید شاہد کے اولیٰ

تازعات

گوراکی درفتاریاں، محمد حمید شاہد کے اولیٰ

تازعات

پھر وہ سے کھیل اپنا

ایک نئی آرورہ

فاخرہ کی شاعری

محبت، مردہ پھولوں کی سمنٹی

ایک چرہ چرہ بہ چرہ، محمد حمید شاہد کے

شخ اکبر

شیخ یاز

شیفتہ

شیخ پیر

شی گورا

شین فرخ

صلاح الدین محمود

صلاح الدین محمود

شمس

شمس، ایما و اشارہ

شمس

شمس، ایما و اشارہ

شمس

|                                            |                       |                     |                      |
|--------------------------------------------|-----------------------|---------------------|----------------------|
| اویٰ تازعات، مذوب آدمی                     |                       |                     |                      |
| محمد حمید شاہد کے اویٰ تازعات              | ایماؤ اشارہ، شخصی     | تازع                | ظہیر بدر             |
| اردو اوارے اور لی پو                       |                       | نہم                 | ظہیر قریشی           |
| لذیذ لمحے اور عبد الرشید                   |                       | تعزیے               | عبد عیسیٰ            |
| کمالی کیسے بتتی ہے                         |                       | نہم                 | عبدہ                 |
| نہم اور اس کالب والجہ                      |                       | تعزیے               | عارف عبدالحسین       |
| محمد حمید شاہد کے اویٰ تازعات              | ایماؤ اشارہ           | نہم                 | عارف معین بنے (سید)  |
| آسیب برم زندگی کی نئی تفہیم                |                       | نہول                | عبادت بدیلوی (ڈاکٹر) |
| گوراکی در فنکیاں                           |                       | افسانہ              | عباس تابش            |
| ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ                      |                       | خاکہ                | عبدالقدیر (ڈاکٹر)    |
| قلزمِ شفاف                                 |                       | اہنداشیہ            | عبداللہ              |
| لوشانِ فیضی اور جین بہ جین                 |                       | سفر نامہ            | عبداللہ ملک          |
| نہم اور اس کالب والجہ، لذیذ لمحے اور       | نہم، ایماؤ اشارہ      | نہم                 | عبد الرشید           |
| عبد الرشید، محمد حمید شاہد کے اویٰ تازعات  |                       |                     | عبدالستار ایڈھی      |
| ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ                      |                       | خاکہ                | عبداللطاب            |
| قلزمِ شفاف                                 |                       | اہنداشیہ            | عثمان خاور           |
| نہم اور اس کالب والجہ، محمد حمید شاہد کے   | نہم، ایماؤ اشارہ      |                     | عثمان ناعم           |
| اویٰ تازعات                                |                       |                     | عرش صدیقی            |
| اعتراف، قلزمِ شفاف                         | ایماؤ اشارہ، اہنداشیہ |                     | عرفان احمد عرفی      |
| باہر کفن سے پاؤں، لذیذ لمحے اور عبد الرشید |                       | تعزیے، نہم          | عرفی                 |
| محمد حمید شاہد کے اویٰ تازعات              | ایماؤ اشارہ           |                     | عزیز احمد            |
| نئی صدی میں اویٰ موضوعات                   |                       | اختتاشیہ            | عزیز حامد مدنی       |
| دل ایک بندگی                               |                       | نہول                | عذر اصغر             |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی ایچ ذی بکلم خود     |                       | تازع                | عشرت ریحانہ (ڈاکٹر)  |
| گوراکی در فنکیاں                           |                       | افسانہ              | عطاء الحق قادری      |
| یورپ میں جن چلا                            |                       | سفر نامہ            | عطیہ داؤد            |
| گوہر کی حلاش میں راجحہ، نہم اور اس کالب و  |                       | سفر نامہ، نہم، تازع |                      |
| لجہ، مرزا حامد بیگ پی ایچ ذی بکلم خود      |                       | نہم                 |                      |
| مشرافت کامل اور رشتوں کی تلمذت             |                       |                     |                      |

|                                              |                        |                         |
|----------------------------------------------|------------------------|-------------------------|
| ایک چرہ چرہ بہ چرہ                           | خاک                    | علامہ مشرقی             |
| تصورِ خدا، تلزِمِ شفاف                       | ابتدائیہ               | علیٰ                    |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی انجوڑی بقلمِ خود      | تازعے                  | علیٰ احمد خان           |
| مشکوک الفاظ                                  | تازعے                  | علیٰ ارمان              |
| افتخار باعثِ افتخار                          | تازعے                  | علیٰ سردار جعفری        |
| ایک نئی آرورہ، اصغر عابد کی غزلِ لس و        | شخصیے، غزل، نظم، ثم،   | علیٰ محمد فرشی          |
| لذت سے صدقِ مقالِ تک، تیز ہوا میں            |                        |                         |
| جنگل کے بلائے گا، ثم اور اس کا لب و لجہ، قصہ |                        |                         |
| ایک مضمون کا، محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات |                        |                         |
| تیز ہوا میں جنگل کے بلائے گا                 | نظم                    | علیٰ معین               |
| افتخار باعثِ افتخار                          | تازعے                  | علیٰ محمود              |
| آصف فرخی کراچی اور انول ہال                  | شخصیے                  | عمر ریو ایما            |
| لوشان، فیضی اور چین بہ جینیں                 | سفر نامہ               | عنایت اللہ یعنی (ڈاکٹر) |
| شاہب کا آدھا حج اور غالب، معنی کے            |                        |                         |
| پھیلتے آفاق، خلدِ خیال، تمنا کے اوہرِ عشق کے |                        |                         |
| اوہر، اصغر عابد کی غزلِ لس و لذت سے صدق      |                        |                         |
| مقالات تک، نئی صدی میں اولیٰ موضوعات         |                        |                         |
| محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات               | ایما و اشارہ           | غفور شاہ قاسم           |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی انجوڑی بقلمِ خود      | تازعے                  | غلام ربائی اگرو         |
| محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات               | ایما و اشارہ           | غلام سرور (کرٹل)        |
| ثم اور اس کا لب و لجہ، محمد حمید شاہد کے     | ثم، ایما و اشارہ       | غلام مرتضی ملک          |
| اولیٰ تازعات                                 |                        |                         |
| ایک چرہ چرہ بہ چرہ                           | خاک                    | غنی خان                 |
| فارخہ کی شاعری، محمد حمید شاہد کے اولیٰ      | نظم، ایما و اشارہ      | فارخہ ہول               |
| تازعات                                       |                        |                         |
| محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات               | ایما و اشارہ           | فاروق عنان              |
| ثم اور اس کا لب و لجہ                        | ثم                     | فاطمہ حسن               |
| معنی کے پھیلتے آفاق                          | تفقید                  | فاس                     |
| تصورِ خدا، معنی کے پھیلتے آفاق، عالیٰ        | فتح محمد ملک (پروفیسر) | فتح محمد ملک (پروفیسر)  |
|                                              | ابتدائیہ، تقدید، غزل،  |                         |

|                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                    |                                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| کے تخلیقی شعور کا منطقہ، محمد حمید شاہد<br>کے اولیٰ تازعات                                                                                                                        | ایماؤ اشارہ                                                                                                        |                                                                  |
| محمد تیمید شاہد کے اولیٰ تازعات<br>ڈاکٹر مرتضیٰ احمد بیگ پی ایچ ڈی ٹائم خود<br>اشتخار آدمی اور کہانیوں کی پرس فونی،<br>آسیب مبرم، زندگی کی نئی تفہیم، محمد تیمید شاہد<br>کے اولیٰ | نخرا اللہ مین بلے (سید)<br>فرراق گورنمنٹ پرنسپل<br>فرانز ہائی فیکٹری<br>تازعے، ایماؤ، تنقید،<br>تازعے، ایماؤ اشارہ |                                                                  |
| تازعات                                                                                                                                                                            |                                                                                                                    |                                                                  |
| آسیب مبرم زندگی کی نئی تفہیم، معنی کے پھیلتے<br>آنماق، کیا یوں بھی لکھا جا سکتا ہے<br>مکھوک الفاظ                                                                                 | تفہیم                                                                                                              | فرانز رہائز                                                      |
| ڈاکٹر مرتضیٰ احمد بیگ پی ایچ ڈی ٹائم خود<br>لذیذ لمحے اور عبدالرشید<br>لذیذ لمحے اور عبدالرشید<br>دل اک بند کلی                                                                   | تازعے<br>شم<br>شم<br>ہاول                                                                                          | فرانس کرک<br>فرحت عباس شاہ<br>فرخ درالنی<br>فرعون<br>فریبک کاپلر |
| اشرف شاد کا ناول بے وطن                                                                                                                                                           | ہاول                                                                                                               | فورد سڑر                                                         |
| محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات<br>انترباٹ افتخار                                                                                                                                  | ایماؤ اشارہ<br>تازعے                                                                                               | فیرود شاہ<br>فیض احمد فیض                                        |
| زبان بدیٰ بخوبی بدل، محمد حمید شاہد کے اولیٰ                                                                                                                                      | شم، ایماؤ اشارہ                                                                                                    | فہمیدہ ریاض                                                      |
| تازعات                                                                                                                                                                            |                                                                                                                    |                                                                  |
| زبان بدیٰ بخوبی بدل، محمد حمید شاہد کے اولیٰ                                                                                                                                      | تازعے، ایماؤ اشارہ                                                                                                 | فیض اعظمی                                                        |
| تازعات                                                                                                                                                                            |                                                                                                                    |                                                                  |
| لذیذ لمحے اور عبدالرشید                                                                                                                                                           | شم                                                                                                                 | فیاض تحسین                                                       |
| محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات                                                                                                                                                    | ایماؤ اشارہ                                                                                                        | قاضی جاوید                                                       |
| ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ                                                                                                                                                             | خاکہ                                                                                                               | قرۃ العین طاہرہ                                                  |
| ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ                                                                                                                                                             | خاکہ                                                                                                               | قلندر مومند                                                      |
| شم اور اس کا لب والجہ، لذیذ لمحے اور<br>عبدالرشید، محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات                                                                                                 | شم، ایماؤ اشارہ                                                                                                    | قر جبل                                                           |
| گھر کی تلاشیں میں راجحہ                                                                                                                                                           | سفر نامہ                                                                                                           | قر علی عباسی                                                     |

|                                              |                    |                      |
|----------------------------------------------|--------------------|----------------------|
| مکھوک الفاظ                                  | تازعے              | قیس علی              |
| محمد حید شاہد کے اولیٰ تازعات                | ایماؤ اشارہ        | قیصر سلیم            |
| اردو، ادارے اور لی پو                        | تازعے              | کاشف نعمانی          |
| خلد خیال، محمد حید شاہد کے اولیٰ             | غزل، ایماؤ اشارہ   | کمال رنج             |
| تازعات                                       |                    |                      |
| معنی کے پھیلتے آفاق                          | تفقید              | کامیو                |
| نئی صدائیں اولیٰ موضوعات                     | اختیاریہ           | کمات                 |
| پتھروں سے کھیل اپنا، محمد حید شاہد کے        | تعزیے، ایماؤ اشارہ | کامل۔ ایاز کامی      |
| اویٰ تازعات                                  |                    |                      |
| شم اور اس کا لب و لبجہ                       | شم                 | کبیر داس             |
| محبت مرد و پچلوں کی سمفنسی                   | تاول               | کر نکویو             |
| تیز ہوا میں جنگل کے بلاۓ گا                  | نظم                | کروچے                |
| شرافت کا پل اور رشتوں کی تلچھت، محمد         | شم، ایماؤ اشارہ    | کشور ناہید           |
| حید شاہد کے اولیٰ تازعات                     |                    |                      |
| ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ                        | خاکہ               | کوفی عنان            |
| معنی کے پھیلتے آفاق                          | تفقید              | کولن                 |
| تیز ہوا میں جنگل کے بلاۓ گا                  | نظم                | کنیز اور و۔ او۔ اے   |
| اختیار باعث اختار                            | تازعے              | کیفی اعظمی           |
| کیا یوں بھی لکھا جا سکتا ہے، زبان بدیٰ       | تازعے، ایماؤ اشارہ | گبریل مغار سیمار کیز |
| لحن بدلا، محمد حید شاہد کے اولیٰ تازعات      |                    |                      |
| مرزا حامد یگ پی ایچ ذی بقلم خود، اختیار باعث | تازعے              | گوپی چند ہارگ        |
| اختار                                        |                    |                      |
| اس دنیا کے غم                                | تعزیے              | لارڈ بارن            |
| اشرف شاد کا ناول بے وطن                      | تاول               | لارڈ سیویلیر روین    |
| خلد خیال                                     | غزل                | لانچا ننس            |
| معنی کے پھیلتے آفاق                          | تفقید              | لافورگ               |
| معنی کے پھیلتے آفاق                          | تفقید              | لورکا                |
| شم اور اس کا لب و لبجہ                       | شم                 | لو تریا مون          |
| لوشانِ فیضی اور جیسن بہ جیسن                 | سفر نامہ           | لوشان                |

|                      |                      |                                                                                                                        |  |
|----------------------|----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| لوکاں                | تفید                 | معنی کے پھیلئے آفاق                                                                                                    |  |
| لیق بادری            | شم                   | شم اور اس کالب و لجہ                                                                                                   |  |
| لیاقت علی خان        | خاکہ                 | ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ                                                                                                  |  |
| لی پو                | تازع                 | اردو اوارے اور لی پو                                                                                                   |  |
| ماجد صدیقی (پروفیسر) | تازع، ایماواشارہ     | کیا یوں بھی لکھا جا سکتا ہے، محمد حمید شاہد<br>کے اولیٰ تازعات                                                         |  |
| مبارک احمد           | شم، ایماواشارہ       | شم اور اس کالب و لجہ، محمد حمید شاہد کے<br>اولیٰ موضوعات                                                               |  |
| مبرا                 | ٹھنچے                | مذوب آدمی                                                                                                              |  |
| محبوب خنک            | خاکہ                 | ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ                                                                                                  |  |
| مجنون گور کچوری      | سفر نامہ             | پورپ میں جن چلا                                                                                                        |  |
| مجید احمد            | تازع، شم             | ڈاکٹر مرزا حامد یگ پی ایچ ڈی بکلم خود، کچھ تحری<br>نقلم کے بارے میں، شم اور اس کالب و لجہ،<br>لذین لمحے اور عبد الرشید |  |
| محبوب خزان           | خاکہ                 | سو موافقی                                                                                                              |  |
| محبوب ظفر            | تازع، ٹھنچے          | مخلوق الفاظ، مذوب آدمی                                                                                                 |  |
| م حسن لطیفی          | شم                   | شم اور اس کالب و لجہ                                                                                                   |  |
| محسن احسان           | سفر نامہ، ایماواشارہ | لوشان فیضی اور چینبہ جین، محمد حمید<br>شاہد کے اولیٰ تازعات                                                            |  |
| محسن نقوی            | تازع، ٹھنچے،         | ڈاکٹر مرزا حامد یگ پی ایچ ڈی بکلم خود                                                                                  |  |
|                      | ایماواشارہ           | محسن میر احسان، محمد حمید شاہد کے اولیٰ<br>تازعات                                                                      |  |
| محمد اظہار الحق      | شم، ایماواشارہ       | شم اور اس کالب و لجہ، محمد حمید شاہد کے<br>اولیٰ تازعات                                                                |  |
| محمد امین (ڈاکٹر)    | ایماواشارہ           | محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات                                                                                         |  |
| محمد بن علی الباقر   | ابتدائیہ             | تصور خدا                                                                                                               |  |
| محمد حمید اللہ       | ایماواشارہ           | محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات                                                                                         |  |
| محمد حسن عکری        | تازع، تاول، تفید     | ڈاکٹر مرزا حامد یگ پی ایچ ڈی بکلم خود،<br>وہندلے کوس، آسیب مبرم زندگی کی نی                                            |  |

|                                               |                    |                              |
|-----------------------------------------------|--------------------|------------------------------|
| تغییم، معنی کے پھیلتے آفاق                    | شمع                | محمد حسین آزاد               |
| کچھ نشری نظم کے بارے میں                      | تازعے              | محمد ذکریا (خواجہ)           |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی ایچ ذی بلکم خود        | خاکہ               | محمد سعید (حکیم)             |
| ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ                         | تازعے              | محمد شفیع (مولوی)            |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی ایچ ذی بلکم خود        | شمع، ایماواشارہ    | محمد صالح الدین پروین        |
| شم اور اس کا لب و لبجہ، محمد حمید شاہد کے     |                    |                              |
| اوٹی تازعات                                   |                    |                              |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی ایچ ذی بلکم خود        | تازعے              | محمد طفیل (نقوش)             |
| مؤدب آدمی                                     | خفیہ               | محمد ظہیر بدر (ستھی، پروفیر) |
| اشتہار آدمی اور کمانیوں کی پرسی فونی          | افسانہ             | محمد عاصم بہ                 |
| ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ                         | خاکہ               | محمد علی بنجاح (قائد اعظم)   |
| دل اک بند کلی                                 | ہاول               | محمد علی صدیقی (ڈاکٹر)       |
| شم اور اس کا لب و لبجہ                        | شمع                | محمد فخر الدین نوری          |
| تصور خدا، ڈاکٹر انور زاہدی کی کمانیاں اور     | ایماواشارہ         | محمد منتظریاد                |
| شیخوں کوپ، اشتہار آدمی اور کمانیوں کی پرسی    |                    |                              |
| فونی، قصہ ایک مفسون کا، گورا کی درفتیاں،      |                    |                              |
| دل اک بند کلی، سگرور، ہانوال ہانوال تارا کے   |                    |                              |
| چند کردار، محمد حمید شاہد کے اوٹی تازعات      |                    |                              |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی ایچ ذی بلکم خود، گر کی | تازعے، سفر نامہ    | محمد منور مرزا (پروفیر)      |
| تلائش میں راجحا                               |                    |                              |
| مشکوک الغاظ، گورا کی درفتیاں، شمع اور         | تازعے، افسانہ، شمع | محمد یوسف حسن (پروفیر)       |
| اس کا لب و لبجہ، محمد حمید شاہد کے اوٹی       | ایماواشارہ         |                              |
| تازعات                                        | تازعات             |                              |
| مشکوک الغاظ                                   | تازعے              | محمودار شدوٹو                |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی ایچ ذی بلکم خود        | تازعے              | محمود شیر الی (حافظ)         |
| مؤدب آدمی                                     | خفیہ               | مدیحہ                        |
| اشرف شاد کا ہاول بے وطن، گر کی تلاش میں       | ہاول، سفر نامہ     | مستنصر حسین تارڑ             |
| راجحا                                         |                    |                              |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی ایچ ذی بلکم خود        | تازعے              | مُسیح الدین صدیقی            |

|                       |                               |                                                                                 |                 |
|-----------------------|-------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| مسعود اشعر            | شم                            | لذیذ لمحے اور عبد الرشید                                                        | مشاق احمد یوسفی |
|                       | تازے، شخصی، سفر نامہ          | افتخار باعث افتخار، ایک نا مکمل ابتدائیہ، گھر کی                                |                 |
|                       |                               | تلاش میں راجحہ                                                                  |                 |
| مشق خواجہ (خانہ بھوٹ) | تازے                          | افتخار باعث افتخار، ڈاکٹر مرزا حامد یگ پی ایچ ڈی                                |                 |
|                       |                               | بقلم خود                                                                        |                 |
| منظر علی سید          | نال، غزل                      | آسیب مبرم زندگی کی نئی تفہیم، اصغر عبدالکی                                      |                 |
|                       |                               | غزل لس ولذت سے صدق مقابل تک                                                     |                 |
| منظر الاسلام          | تازے، افسانہ، نال، ایماواشارہ | ڈاکٹر مرزا حامد یگ پی ایچ ڈی بلم خود، گورا کی در فکٹیاں، محمد حمید شاہد کے اولی |                 |
|                       |                               | تازعات، محبت مردہ پھولوں کی سمفونی                                              |                 |
| منظر شہزاد            | ایماواشارہ                    | محمد حمید شاہد کے اولی تازعات                                                   |                 |
| مقصود الہی شیخ        | نال                           | دل اک بند کلی                                                                   |                 |
|                       |                               | شم اور اس کا لب ول جہہ                                                          |                 |
| ملارے                 | شم                            | ایک نا مکمل ابتدائیہ                                                            |                 |
| ملن                   | شخصی                          | قلزم شفاف                                                                       |                 |
| متاز حسن              | ابتدائیہ                      | قصہ ایک مضمون کا، دل اک بند کلی، گھر                                            | متاز مشتی       |
|                       |                               | کی تلاش میں راجحہ، محمد حمید شاہد کے اولی                                       |                 |
|                       |                               | تازعات، تمنا کے اوہر عشق کے اوہر                                                |                 |
|                       |                               | ڈاکٹر انور زاہدی کی کہانیاں اور سیجنو سکوپ                                      |                 |
| مناس                  | افسانہ                        | اور دو اورے اور لی پو                                                           |                 |
| منگ: وانگ             | تازے                          | چوٹی اور کونچ، فاخرہ ہوں کی شاعری،                                              |                 |
| منور جیل              | تازے، نظم،                    | محمد حمید شاہد کے اولی تازعات                                                   |                 |
|                       |                               | معنی کے پھیلتے آفاق                                                             |                 |
| موریاک                | تفہید                         | شم اور اس کا لب ول جہہ                                                          |                 |
| مورس د گرنس           | شم                            | نئی صدی کے اولی مونشو نات، معنی کے پھیلتے                                       |                 |
| مومن                  | اختتامیہ، تقدیم               | آفاق                                                                            |                 |
| مساتیر محمد           | خاک                           | ایک چڑھہ چڑھہ چڑھہ                                                              |                 |
| میر                   | تفہید                         | معنی کے پھیلتے آفاق                                                             |                 |
| میر بائی              | شم                            | شم اور اس کا لب ول جہہ                                                          |                 |

|                           |                                         |                                                                             |
|---------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| میر اذونا                 | خاک                                     | ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ                                                       |
| میر غایو سنی              | اہدائیہ                                 | تصور خدا                                                                    |
| میلان کنڈیا               | ناول، ایما و اشارہ                      | دل اک بند کلی، محمد حمید شاہد کے اولیٰ تاز عات                              |
| میمونہ رو جی              | شم، ایما و اشارہ                        | شم اور اس کا لب و لجہ، محمد حمید شاہد کے اولیٰ تاز عات                      |
| نادر قبرانی               | سفر نامہ                                | لوشان فیضی اور جہن بہ جیں                                                   |
| ناصر کاظمی                | تازعے، خاک                              | ڈاکٹر مرا ز احمد بیگ پی ایچ ذی ہلکم خود، ایک چہرہ                           |
| نذری عامر                 | شخصیے                                   | چہرہ بہ چہرہ                                                                |
| نذری ناجی                 | تازعے                                   | ایک نئی آرورہ                                                               |
| نصرین ابجم بھٹی           | شم، ایما و اشارہ                        | ڈاکٹر مرا ز احمد بیگ پی ایچ ذی ہلکم خود                                     |
| نصرین نیشو فوز            | ایما و اشارہ                            | شم اور اس کا لب و لجہ، محمد حمید شاہد کے اولیٰ تاز عات                      |
| نفر اللہ خان ناصر (ڈاکٹر) | تازعے                                   | محمد حمید شاہد کے اولیٰ تاز عات                                             |
| نصرت فتح علی خان          | تعزیے، خاک                              | اس دنیا کے غم، ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ                                        |
| نصری احمد ناصر            | شم، شخصیے                               | شم اور اس کا لب و لجہ، ایک نئی آرورہ                                        |
| نظیری                     | اختتامیہ                                | نئی صدی میں اولیٰ موضوعات                                                   |
| نعمیم صدیقی تازعے         | ڈاکٹر مرا ز احمد بیگ پی ایچ ذی ہلکم خود | معنی کے پھیلئے آفاق                                                         |
| نگو اس مور                | تفہید                                   | آسیب مبرہ زندگی کی تفہیم، شم اور اس                                         |
| نکدت سلیم                 | ناول، شم، ایما و اشارہ                  | کا لب و لجہ، محمد حمید شاہد کے اولیٰ تاز عات                                |
| نگیار راف نیلی            | تازعے                                   | چوتے اور کونج                                                               |
| ان۔ م۔ راشد               | تازعے                                   | ڈاکٹر مرا ز احمد بیگ پی ایچ ذی ہلکم خود                                     |
| نواب انور الدولہ          | افسانہ                                  | شاہبہ کا آوح حاج اور غالب                                                   |
| نواب دہلوی                | ابتدائیہ                                | قلزمِ شفاف                                                                  |
| نوواز ش غلی (ڈاکٹر)       | ابتدائیہ، غزل، افسانہ،                  | تصور خدا، رشید احمد منتخب افسانے اور                                        |
|                           | ایما و اشارہ                            | ڈاکٹر نواز ش غلی، تمنا کے اوسر غشق کے ادھر، محمد حمید شاہد کے اولیٰ تاز عات |

|                                                                                                                                              |                                            |                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| مشکوک الفاظ                                                                                                                                  | تازے                                       | نور علی                                                   |
| مذوب آدمی                                                                                                                                    | شخصیے                                      | نور انس                                                   |
| محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات<br>چوچے اور کونج، ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی<br>انجڑی بقلم خود، فاخرہ کی شاعری، محمد حمید شاہد<br>کے اولیٰ تازعات | ایما و اشارہ<br>تازے، نظم،<br>ایما و اشارہ | نوشاپہ زمس<br>نوشی گیلانی                                 |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی انجڑی بقلم خود<br>ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ<br>ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ<br>دھندلے کوس                                        | تازے<br>خاکہ<br>خاکہ<br>ہاول               | نوید شزاد (پروفیسر)<br>نیاز سواتی<br>نیشن منڈیلا<br>واش   |
| مذوب آدمی، ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ<br>آسیب مبرم زندگی کی نئی تفہیم<br>معنی کے پھلیتے آفاق<br>ایک غنی آرورہ                                     | شخصیے، خاکہ<br>ہاول<br>تعقید<br>شخصیے      | واصف علی و اصف<br>والڑپیر<br>وان گاگ<br>وحید احمد (ڈاکٹر) |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی انجڑی بقلم خود<br>تصور خدا                                                                                            | تازے                                       | وحید قریشی (ڈاکٹر)                                        |
| کچھ نشری نظم کے بارے میں، محمد حمید<br>شاہد کے اولیٰ موضوعات                                                                                 | نظم، ایما و اشارہ                          | وزیر آغا                                                  |
| ڈاکٹر مرزا حامد بیگ پی انجڑی بقلم خود<br>محمد حمید شاہد کے اولیٰ تازعات<br>نئی صدی میں اولیٰ موضوعات<br>محبت مردہ پھولوں کی سمفونی           | تازے<br>ایما و اشارہ<br>اختتامیہ<br>ہاول   | وزیر الحسن عابدی (علام)<br>وزیری پانی پتی<br>ور جل        |
| گھر کی تلاش میں راجحا<br>پھروں سے کھیل اپنا<br>نظم اور اس کا لب و لبجہ، ڈاکٹر انور زاہدی کی<br>کہانیاں اور شیخو سکوپ                         | سفر نامہ<br>تعزیتے<br>نظم، افسانہ          | ور ڈوزور تھ<br>وشاء حمید<br>ہر من ہے                      |
| معنی کے پھلیتے آفاق<br>نئی صدی میں اولیٰ موضوعات<br>شرافت کا پل اور رشتہوں تلچھت                                                             | تعقید<br>اختتامیہ<br>نظم                   | ہنری ٹریس<br>ہومر<br>ہیر دڈوٹس                            |

|             |                  |
|-------------|------------------|
| بیگل        | لیسن آفیتی       |
| اختتامیہ    | شم، ایما و اشارہ |
| یوسف کامران | شم، ایما و اشارہ |
| یونس ادیب   | خاکہ             |
| یونگ        | تنقید، افسانہ    |

شم اور اس کا لب ولجد، محمد حمید شاہد کے  
اویٰ تاز عات

شم اور اس کا لب ولجد، محمد حمید شاہد کے  
اویٰ تاز عات

ایک چہرہ چہرہ بہ چہرہ  
معنی کے پھیلتے آفاق، ڈاکٹر انور زابدی کی  
کمانیاں اور شیخو سکوپ



کیا کوئی محقق ایسا ہے جو تتلی کی اذان کا سراغ لگا کر بتا دے کہ اس کی زندگی میں کون کون سے پھول آئے ہیں؟  
(شیخ ایاز)

## کتابیات

|                     |                      |                                  |
|---------------------|----------------------|----------------------------------|
| فکشن                | مشاق احمد یوسفی      | آبیگم                            |
| فکشن                | شایپ گیلانی          | آدھاچ                            |
| شاعری               | مرزا برائے محمود     | آوزربنچا تین پوئیسٹری            |
| مباحث               | ڈاکٹر فیض عظیمی      | آراء                             |
| مباحث               | ڈاکٹر متاز احمد خان  | آزادی کے بعد اردو ناول           |
| فکشن                | محمد سلیم            | آسیب سہرمن                       |
| شاعری               | ڈاکٹر ستیپال آندہ    | آنے والی محروم کھڑکی ہے          |
| تحقیقات / مباحث     | جریدہ                | آئندہ                            |
| شاعری               | اسرار اُحقیقی مجاز   | آجئنگ                            |
| نئیں                | عبد الرحمن شید       | اپنے لئے اور دوستوں کے لئے نقشیں |
| فکشن                | حیدر: میمن رشومی     | اجلن زمین، مینا! آسمان           |
| سارتر کے ادبی مباحث | شیخا مجید / نیم احسن | ادب، فلسفہ اور وجودیت            |
| تحقیقات / مباحث     | جریدہ                | اویمات                           |
| مباحث               | کلیم الدین احمد      | اردو تنقید پر ایک نظر            |
| تحقیقات             | ڈاکٹر ریاض مجید      | اردو میں نعت گوئی                |
| مباحث               | فرانس گرے            | اسناشنگ بانی تحریر               |
| انسانیکوپریزنس      | سید قاسم محمود       | اسلامی انسانیکوپریزنس            |
| فکشن                | عاصمہ                | اشتہار آدمی اور دوسری کمائنیاں   |

|                 |                             |                                |
|-----------------|-----------------------------|--------------------------------|
| ماہنامہ         | جریدہ                       | افتخار ایشیاء                  |
| مباحث           | ڈاکٹر عبادت بریلوی          | افسانہ اور انسانے کی تنقید     |
| تحقیقات / مباحث | جریدہ                       | اقدار                          |
| فکشن            | پانکو کونپو                 | الحکومت                        |
| شاعری           | اصغر عابد                   | الم تعلم کشمیر                 |
| مباحث / تحقیقات | جریدہ                       | امکانات                        |
| نقیضیں          | ریاض مجید                   | انتساب                         |
| جریدہ           | ماجد صدیقی                  | انتظار (شارہ ۹)                |
| مباحث           | فتح محمد ملک                | اندازِ نظر                     |
| فکشن            | کوگریو                      | اگو جنا                        |
| مباحث           | محمد حسن عمری               | انسان اور آدمی                 |
| تحقیقات / مباحث | جریدہ                       | اوراق                          |
| مباحث / تاریخ   | ڈنیوڈ ڈجز                   | اے کر نیکل ہسٹری آف انگلش لڑپر |
| فکشن            | مالٹانی                     | ایسا کار نینا                  |
| فکشن            | منظر الاسلام                | باتوں کی بارش میں بھیگنی لڑکی  |
| شاعری / افکار   | ہر من ہے / ڈاکٹر انور زاہدی | بادر شوں کا موسم               |
| خاکہ            | احمد عشقیل رومنی            | باقر صاحب                      |
| فکشن            | عرش صدیقی                   | باہر کنن سے پاؤں               |
| شاعری           | اصغر عابد                   | برف داسیک                      |
| شاعری           | محسن نقوی                   | ہند قبا                        |
| نقیات           | پروفیسر عاصم صحرائی         | بیادی نقیات                    |
| قدمیم ادب       | ان حنیف                     | بحولی ہسزی کمانیاں             |
| شخصی            | ڈاکٹر آفتاب احمد            | بیادِ محبت نازک خیالاں         |
| تالوں           | اشرف شاد                    | بے وطن                         |
| انتخاب          | کاموں ادیمات                | پاکستانی ادب ۹۳                |
| مباحث           | حید نیم                     | پاچ چیزیں جدید شاعر            |
| شاعری           | اصغر عابد                   | پانی کو پتوار کیا              |
| فکشن            | رشید امجد                   | پت جھڑ میں خود کلای            |
| شاعری           | جان میتل                    | پہنچن ملیکہ دور سز             |
| شاعری           | فاخرہ ہول                   | پکیں بھیجیں بھیجیں سی          |
| شاعری           | جاذب قریش                   | بچان                           |

|               |                        |                                |
|---------------|------------------------|--------------------------------|
| شمس           | عبدالرشید              | پہشاہ ولادیان                  |
| شاعری         | شارل بادلر / لیک بادری | پیرس کا کرب                    |
| تخلیقات مباحث | جریدہ                  | تحریریں                        |
| تخلیقات مباحث | جریدہ                  | تقطیر                          |
| مباحث         | ارشد محمود             | تصویر خدا                      |
| تفیر          | سید مودودی             | تفہیم القرآن                   |
| مباحث         | منظف علی سید           | تفقید کی آزادی                 |
| مباحث         | میر احمد شعیب          | تمذیی رویے                     |
| شاعری         | علی محمد فرشی          | تیز ہوا میں جنگل مجھے بلا تاہے |
| فکشن          | مشیاد                  | ٹانوال ٹانوال تارا             |
| مباحث         | ڈبلیو سرسٹ میغمب       | ٹین ناول زائندہ سیر آخرز       |
| مقالات        | ایں سکیا               | ٹیڈ ہیزو ویب سائیٹ             |
| فکشن          | الاطاف قاطر            | چاپانی افسانہ نگار خواتین      |
| فکشن          | انتظار حسین            | جنم کمانیاں                    |
| خاکے          | احمد بشیر              | جو ملے تھے راستے میں           |
| شاعری         | فاغرہ ہول              | چاند نے بادل اور ٹھلیا         |
| فکشن          | احمد جاوید             | چڑیا گھر                       |
| فکشن          | ڈاکٹر آصف فرشی         | چیزیں اور لوگ                  |
| فکشن          | ظفر خان نیازی          | چوکور پئے                      |
| خاکے          | ڈاکٹر ظہور احمد اعوان  | چہرہ بہ چہرہ                   |
| سفر نامہ      | ڈاکٹر عنایت اللہ فیضی  | چین بہ چین                     |
| شمس           | غلام مرتضی ملک         | حرف سوال                       |
| مقالات        | خربپ چکو / طارق جاوید  | حقیقت کی نمونہ سازی            |
| تذکرہ         | شیخ محمد اکرم          | حیات غالب                      |
| خاکے          | سلمان باط              | خاکی خاکے                      |
| شاعری         | شوکت واسطی             | خلدِ خیال                      |
| کالم          | مشق خواجہ              | خامہ بجوش کے قلم سے            |
| فکشن          | مظہر الاسلام           | خط میں پوست کی ہوئی دوپر       |
| شمس           | رافعہ وجید             | خواب اترنے کا موسم             |
| شاعری         | جلیل عالی              | خواب در پچھے                   |

|              |                            |                             |
|--------------|----------------------------|-----------------------------|
| شاعری / ترجم | ڈاکٹر انور زاہدی           | در پھول میں ہوا             |
| شاعری        | ڈاکٹر سیپال آنند           | دستِ بُرگ                   |
| فَلَشْن      | ڈاکٹر شیدا مجد             | دشتِ نظر سے آگے             |
| فَلَشْن      | مقصود الہی شیخ             | ولِ اک بُد کلی              |
| فَلَشْن      | مشیاد                      | دور کی آواز                 |
| فَلَشْن      | ارشد چمال                  | دھندلے کوس                  |
| شاعری        | منور جیل                   | دیکھو یہ میرے نظم ہیں       |
| فَلَشْن      | سینیر اور وہ               | دئی سائیکل کرائی            |
| فَلَشْن      | ور جینا دو لاف             | دئی دانج آتھ                |
| غزیلیں       | ریاض مجید                  | ڈوست بدنا کایا تحد          |
| فَلَشْن      | مستنصر حسین تارز           | راکھ                        |
| سفر نامہ     | سجادل خان راجحا            | راہ گزر                     |
| سیرت         | قاضی سلیمان منصور پوری     | رحمت اللعائین               |
| شاعری        | محسن نقوی                  | روائے خواب                  |
| فَلَشْن      | ڈاکٹر نواز ش علی           | رشید احمد کے منتخب افانے    |
| نعتیہ شاعری  | عثمان ناعم                 | روح کو نہیں                 |
| مقالات       | قر جیل                     | روہاں بارٹ سے روہاں بارٹ تک |
| شمیں         | لیسین آفاقی                | روہیدگی شر                  |
| شاعری        | محسن نقوی                  | ریزہ حرف                    |
| شاعری        | فلپ ڈیکی، دیلوڈ جاؤس       | سرائگ میڑز                  |
| شاعری        | رافعہ وجید                 | چادھورا ہے ابھی             |
| فَلَشْن      | شابہ گیلانی                | چے جھوٹ                     |
| شاعری        | ذیکر کے بحد                | سلیمان پوئنڈر               |
| شمیں         | تویر احمد                  | سفر اور قید کی نظمیں        |
| فَلَشْن      | جمشید مرزا                 | سگرور                       |
| شاعری        | ڈاکٹر انور زاہدی           | شرے دنوں کی شاعری           |
| مقالات       | ریٹا ہوو                   | سلوپا پلا تھوڑی ب سائیت     |
| فَلَشْن      | جوشن گارڈر / شاہد تمید     | سوئی                        |
| فَلَشْن      | ڈاکٹر شیدا مجد             | سپر کی خزاں                 |
| فَلَشْن      | سا توڑا کو کوکی / آمف فرخی | شجر گلناوار                 |
| شاعری        | عطیہ داود / فہیدہ ریاض     | شرافت کا پل صراط            |

|                 |                              |                                 |
|-----------------|------------------------------|---------------------------------|
| شامل            | اردو ترجمہ مولانا محمد ذکریا | ٹھائیل ترندی                    |
| شاعری           | جلیل عالی                    | شوچ ستدہ                        |
| افانے           | اشفاق احمد                   | سماں فساد                       |
| شاعری           | جاوید شاہین                  | نیج سے ملاقات                   |
| جریدہ           | فہیم اعظمی                   | نسریر                           |
| مباحث           | اضغر ندیم سید                | ظریف احساس                      |
| شاعری           | منصورہ احمد                  | ٹنڈوں                           |
| شاعری           | محسن نقوی                    | ٹنڈوں اشک                       |
| فکشن            | ڈاکٹر انور زاہدی             | نہاب شرپناہ                     |
| اواریہ          | روزنامہ                      | عوام                            |
| فکشن            | احمد جاوید                   | غیر نا امتی کمانی               |
| تخلیقات / مباحث | جریدہ                        | فنون                            |
| شاعری           | عرش صدیقی                    | کامل رات دے سختگرو              |
| شاعری           | میمونہ روحی                  | کامنوں میں جگنو                 |
| خاکے            | احمد عقیل رولی               | کھربے کھونے                     |
| نقید            | الینٹن                       | مر بیکس ایسے                    |
| فکشن            | گارسیا رکنیز                 | مر تعالیٰ کوئی دھوکہ نہیں لکھتے |
| فکشن            | مرزا حامد ہیگ                | جنہوںکی سزدہوںتی                |
| سفر نامہ        | سجادول خان راجحہ             | حمر کی تلاش                     |
| فکشن            | منظر الاسلام                 | گھوڑوں کے شر میں اکیلا آدمی     |
| فکشن            | منظر الاسلام                 | گزیا کی آنکھ سے شر کو دیکھ      |
| غزلیں           | ریاض مجید                    | گزرے و قتوں کی عبارت            |
| فکشن            | گارسیا رکنیز                 | لوان دانا اندر آف کالرا         |
| شاعری           | ڈاکٹر سیپال آئند             | لوموہ لتابے                     |
| فکشن            | گارسیا رکنیز                 | لیف شارم اینڈ اور سورین         |
| فکشن            | عمر روایہ / ڈاکٹر آصف فرنی   | مام ایک عورت کا                 |
| فکشن            | رفیق شاہی / ڈاکٹر آصف فرنی   | مٹھی بھر ستارے                  |
| خاکے            | احمد عقیل رولی               | مجھے توجہ ان کر گیا وہ          |
| فکشن            | منظر الاسلام                 | محبت مردہ پھولوں کی سمفی        |
| شخسمی           | محمد ظیہر بدر                | مردانِ کھسار                    |
| قدیم ادب        | ان حفیف                      | مصر میں قدیم ادب                |

|            |                             |                                              |
|------------|-----------------------------|----------------------------------------------|
| مباحث      | اقبال آفتابی                | معنی کے پہلے آفاق                            |
| مباحث      | متاز شیریں                  | معیار                                        |
| مباحث      | سجاد باقر رضوی              | مغرب کے تقدیدی اصول                          |
| فکشن       | ظاہر اسلام گورا / احمد طفیل | نشایاد کے افسانے                             |
| شاعری      | حسن نقوی                    | موجن اور اک                                  |
| فکشن       | ڈاکٹر انور زاہدی            | موسم جنگ کا، کمانی محبت کی                   |
| تئیں       | لیمین آفتابی                | موسم میں بھی نظمیں                           |
| شاعری      | افتخار عارف                 | مرزوخ نیم                                    |
| مباحث      | برٹر یونڈر سل               | میرج اینڈ مورائز                             |
| مباحث      | فیض احمد فیض                | میزان                                        |
| مقالات     | امجد طفیل                   | سیلان کندیرا کے حوالے<br>سے ٹال پر چند باتیں |
| فکشن       | ڈاکٹر آصف فرنخی             | میں شاخ سے کیوں ٹوٹا                         |
| شاعری      | اکرام مجید                  | نویاں زیناں                                  |
| مباحث      | سلیم احمد                   | تنی نظم اور پورا آدمی                        |
| مقالات     | محمد فخر الدین فوری         | نشری نظم                                     |
| مباحث      | انیس ناگی                   | نشری نظمیں                                   |
| فکشن       | ثالثائی                     | وارانڈ پیس                                   |
| تذکرہ      | محمد ظیہر بدرا              | واصف علی و اصف، احوال و آثار                 |
| شاعری      | قیس علی                     | وحشت                                         |
| فکشن       | گار سیمار کنیز              | ول ہندڑ ڈائریز آف سوچیوڈ                     |
| شاعری      | ڈاکٹر ستیپاں آمند           | وقت لا وقت                                   |
| میتھا لوگی | جان ڈیوس                    | ہندو میتھا لوگی اینڈر لمحن                   |
| شخصیات     | جان کینگ                    | ہندڑ ڈگریٹ لا یوز                            |
| سفر نامہ   | ڈاکٹر عشرت ریحانہ           | یورپ میں جن چلا                              |

## اس کتاب میں

حمد شاہد کی نظر سبھی اور گرفت مظبوط ہے۔ مضامین پڑھتے ہوئے میں بسلسل سوچتا رہا ہوں کہ وہ کہاں کہاں اور کیسے کیسے مختلف ہوا۔ میری رائے میں وہ کسی موضوع کو جدا گانہ زاویے سے دیکھنے کی بھارت اور بھر تر رکھتا ہے۔ چودہ ابواب پر مشتمل کتاب موضوعاتی تنوع کی عکس ہے۔ شاید ہی اس نے کسی صنف ادب کو نظر انداز کیا ہو۔ افساد، ناول، سفر نامہ، خاکہ، تخفید، غزل، لکھن اور نثر طفیل کی عمری تاریخ سے ہے تکمیل آکھا ہے اور اس نے جم کر تجزیاتی مطالعہ کیا ہے۔ وہ فرد فرد اجزا اوس مہارت سے لیا ہے کہ کہیت کامگاں گزرتا ہے اور پھر کہیں بھی وہ تسلسل کا دھاکہ ہونے شیں وچتا۔ کہانی کا رہونے کے ناطے اس کے مضامین بھی آغاز انجام اور بخت پر مشتمل ایک وحدت رکھتے ہیں بھسکیں کہیں تو پوری کہانی کا لفڑ دے جاتے ہیں۔ میری رائے میں یہ اپنی کتاب کی تصادیف و تالیفات پر بھل دی ہے اس کتاب کو ازاد ادب میں یوں شور سی کی سطح کی تدریس کے لئے منظور ہو چاہیے۔

بروفیسر راف امیر



پروفیسر روف امیر ایک نفر کو شاعر ہی سین اللہ تعالیٰ نے حقیقی اور تخفید کی صلاحیتوں سے بھی ان کو بہت نوازا ہے۔ روف امیر کا کھوج کریں کامکے قابل وادبے۔

بروفیسر انور مسعود

## محمد حمید شاہد کے افسانے

مدد آگھوں سے پرے (مطبوعہ ۱۹۹۳ء)

محمد حمید شاہد نے پچیزندگی کی ترجیحانی کا حق ادا کر دیا ہے وہ کہانی کہنے کے فن پر حیرت انگیز طوف پر جاوی ہے۔

احمد ندیم قاسمی

جم جنم (مطبوعہ ۱۹۹۸ء)

بازیافت او روز افغانی پر استوار حمید شاہد کی کہانیاں معیانی دواری کی نظر مبراجعت کرتی ہیں۔ وہ اجتماعی لاشور میں خواہید داستانوں کو ڈھونڈنا لے ہوئے اپنی ذہنی اور تخلیقی صلاحیتوں کا بال ان پر مرکوز کر دیتے ہیں۔ انسیں استوار ای تفاہل کا ہنر آتا ہے۔ وہ معیانی انکالتاں پر قدرت رکھتے ہیں اور علامتی مضامین کا فن جانتے ہیں۔

وہ یک وقت آج کے انتظار ہیں اور قرۃ العین حیدر بھی ہیں اور پریم چند بھی۔ شاہد کا اسلوب مرسخ درجنوں افساد نکاروں کے سیدھے ساتھی محسوس ممزوج صفات میں اور پیش پا افتادہ استقداموں کے جانے نئی لفظی مسلسلوں کو روئے کار لاتے ہوئے ایک حر اگینز تازگی کا اشارہ دیتا ہے۔

ڈاکٹر سیدیں امجد

## محمد حمید شاہد کی دوسری کتابیں

وہجر جمل (طبع اول ۱۹۸۳ء، طبع آخر ۱۹۹۵ء)

لمحوں کا لمس (۱۹۹۵ء)

الف سے ایکھیاں (۱۹۹۵ء)

اشفاق احمد غیث و فن (مدویں / ۱۹۹۹ء)

تحقیقات کے ۱۷ ایام

(The Touch of Moments) ۱۹۹۵ء

پارو (۱۹۹۹ء)